



### 查经系列

| 03 | 歌罗西书导论      | 黄明 | 科   |
|----|-------------|----|-----|
| 06 | 保罗为教会的感谢与代祷 | 陈  | 伟   |
| 11 | 超越的基督       | 黄明 | 科   |
| 18 | 神的奥秘就是基督    | 徐佳 | 恩   |
| 24 | 在基督里生根建造    | 施一 | 民   |
| 30 | 一种致命的律法主义   | 朱宝 | 文   |
| 40 | 复活生命的更新     | 陈丰 | 盛   |
| 45 | 活出新人        | 詹静 | 波   |
| 50 | 基督徒的家庭生活    | 李恩 | 临   |
| 56 | 基督徒的生活技能    | 严蓉 | 晖   |
| 63 | 基督徒的生命问安    | 刘忠 | . v |
|    |             |    |     |

### 事工报道

- 67 思澄堂百年文物建筑保护修缮说明
- "爱国爱教和平祈祷" 69
  - ——杭州思澄堂纪念抗日战争胜利暨世界反法西斯战争 胜利75周年座谈祈祷会
- 70 厉行节约,反对浪费
- 72 思澄堂33位弟兄姊妹受洗
- 73 思澄堂重阳节亲情老人义诊活动



# 歌罗西书导论

□讲员/黄明科 牧师

释经讲道通常有三个步骤: 先观察, 再解释, 后应 用。在观察经文的过程中,一般采取"鸟瞰式"和"蚁行 式"两种方法。其中,"蚁行式"观察法通常会留意到经 文中所提到的"六何":何时、何地、何人、何事、如 何、为何?通过"六何"原理,可以较为清楚地掌握经文 的脉络与内涵。笔者试想以"六何"原理,对歌罗西书进 行探究并梳理, 使读者能对本书有一个大概的了解。



# 一、本书是何人所著?

"奉神旨意,作基督耶稣使徒的保罗和兄弟提摩太,写信给歌罗西的 圣徒,在基督里有忠心的弟兄。愿恩惠、平安从 神我们的父归与你们!" (西1:1-2)信首就交待著作、受书人及问安,不仅是罗马帝国当时书信的 固有格式,也是保罗写信常见的风格。因提摩太与保罗同在罗马,故保罗与 他联名写信,一方面出于对同工的尊重,另一方面也是有意把自己属灵的真 儿子提摩太介绍给歌罗西教会。不仅信首开门见山指出保罗为本书的作者, 信中保罗也提及自己作了福音的执事,并为此成为带锁链的使者(两1:23,

4:3、18; 弗6:20),这些陈述与他当时的处境相符,且与其他监狱书信所 记相似(腓1:13;门1:10)。再则,古代教父伊格那修、殉道十犹斯丁、 安提阿的提阿非罗、爱任纽、亚历山太的革利免、特土良、俄利根在引述歌 罗西书时也常提保罗为本书的作者。

#### 二、本书是写给何人?

本书信是保罗和提摩太"写给歌罗西的圣徒,在基督里有忠心的弟兄" (西1:2)。歌罗西教会并非保罗所创建,他写歌罗西书之时,还未与那里 的信徒见过面(西2:1)。那么,保罗是如何认识歌罗西的圣徒的呢?歌罗西 教会又是谁建立起来的呢?在信中保罗似乎有所暗示"正如你们从我们所亲 爱、一同作仆人的以巴弗所学的。他为我们作了基督忠心的执事,也把你们 因圣灵所存的爱心告诉了我们"(西1:7-8)。学者认为以巴弗信主,很可能 是保罗住在以弗所三年期间所为,接着以巴弗把救恩的好消息带到歌罗西, 并建立了教会,其成员大都是外邦人(西2:13,3:5-7)。以巴弗就成为歌罗西 教会的领袖, 但他却视保罗自己为属灵上的导师。

### 三、本书在何时何地写成?

歌罗西书与腓利门书、以弗所书、腓立比书四封书信合称"监狱书 信",是保罗首次被囚罗马两年期间所写,写作日期大概是在公元61-63年 间。本书因属被囚初期的作品,因为信中提到他盼望借着歌罗西教会圣徒的 代祷, 开启传道之门, 能以讲基督的奥秘(西4:3)。四、作者为何写此书? 歌罗西教会信徒虽未见过保罗的面,却是非常敬爱他(西4:8),故此他们一 听到保罗被囚于罗马监狱,就委托以巴弗去看望。歌罗西教会成立不久,即 有仪文主义(西2:8、11、16-17,3:11)、禁欲主义(西2:20-23)、理 学主义(西2:9、18、23)异端邪说潜入,用企图花言巧语迷惑信徒(西2:4)。 以巴弗将这困扰带到罗马,向保罗请教应付之道(西1:9),促使保罗提笔书 写此函,一面驳斥异端教训的错误,一面指引歌罗西信徒更深地认识基督及 因认识基督而有新生命与新生活。他将异端教训与关于基督的"真知识"作 一比较,期使他们知所进退。五、本书与其他书信关系如何?本书与《以弗

所书》尤如姐妹,两封书信的内容,极为相似。在本书短短的九十五节中, 约有一半的经文, 也现于《以弗所书》。不过《以弗所书》的侧重点在描写 "基督的身体——教会",而本书则主要特写"教会之首——基督"。另 外,这两封书信都是委托主忠心的仆人推基古为送信人,并带去保罗的问候 及他景况的介绍(弗6:21;西4:7)。本书与《腓利门书》写于同一时间 和地点,二书关系密切,至少有五处彼此相似的地方:(1)在两封书信里面, 保罗都与他属灵的儿子提摩太联名写信(西1:1;门1)。(2)保罗的同工亚里达 古、马可、以巴弗、路加和底马,他们的名字也都出现在两封书信里面(西 4: 10、12、14; 门23-24)。(3)两封书信都提到保罗正在坐监(西4: 10; 门 1)。(4)保罗在两封书信里,都向同一个人——亚基布——特别致意(西4:17; 门2)。(5)保罗打发阿尼西母和捎带歌罗西书的推基古同行(西4:7-9),而阿尼 西母则是腓利门书里面的主要人物(门8-20)。六、本书主要讨论何事?识别 假币最佳办法就是研究真币、同样、驳斥异端最有效的方法就是教导信徒认 识真理,而基督就是真理的本体。所以,本书主要讨论的主题是《超越的基 督》。保罗先讲论基督的超越性,再指出异端邪说的错误,然后将所说的教 义应用在生活上。这种阐释教义之后讲述基督徒的责任也是保罗一贯的写作 风格。因此, 若去掉头尾的序言与结语, 本书可简单地划分为两大部分, 前 半部分讲认识基督,后半部分谈在基督里的新生命与新生活。(一)序言(1: (14-8) (二)认识基督的身份与工作(1: 9-2: 19)(三)在基督里的新生命与新 生活(2:20-4:6)(四)结语(4:7-18)

# 参考书目

- 1、马歇尔著:《中文导读本圣经》,潘秋松等译,香港汉语圣经协会有限公司出版,2015年6月第三版。
- 2、马有藻、张西平著:《马歇尔新约神学》,美国麦种传道会出版, 2006年4月初版。
- 3、黄迦勒著:《新约导读》,中国基督教两会出版,2006年10月第三次印刷。
  - 4、大卫鲍森著:《基督徒文摘解经系列——歌罗西书注解》电子版。
  - 5、詹正义博士总编辑:《新约综览——歌罗西书》讲道视频。
  - 6、《活泉新约希腊文解经》,美国活泉出版社,1998年。

# 保罗为教会的

# 感谢与代祷

经文: 歌罗西书1:1-14

□讲员/陈伟 牧师





1奉神旨意,作基督耶稣使徒的保罗和兄弟提摩太,2 写信给歌罗西的圣徒,在基督里有忠心的弟兄。愿恩惠、 平安从神我们的父归与你们! 3我们感谢神、我们主耶稣基 督的父,常常为你们祷告,4因听见你们在基督耶稣里的信 心,并向众圣徒的爱心,5是为那给你们存在天上的盼望; 这盼望就是你们从前在福音真理的道上所听见的。6这福音 传到你们那里,也传到普天之下,并且结果、增长,如同 在你们中间, 自从你们听见福音, 真知道神恩惠的日子一 样。7正如你们从我们所亲爱、一同作仆人的以巴弗所学

的。他为我们(有古卷作"你们")作了基督忠心的执事,8也把你们因圣灵所 存的爱心告诉了我们。9因此,我们自从听见的日子,也就为你们不住地祷告祈 求,愿你们在一切属灵的智慧悟性上,满心知道神的旨意,10好叫你们行事为 人对得起主,凡事蒙他喜悦,在一切善事上结果子,渐渐地多知道神,11照他 荣耀的权能,得以在各样的力上加力,好叫你们凡事欢欢喜喜地忍耐宽容,12 又感谢父,叫我们能与众圣徒在光明中同得基业。13他救了我们脱离黑暗的权 势,把我们迁到他爱子的国里,14我们在爱子里得蒙救赎,罪过得以赦免。

- 引 言: 1.著者(1节)在书写新约的日子,书信一般习惯以作者的姓名开始。因此,保罗介绍自己是奉神旨意作基督耶稣使徒的。使徒是特别由主耶稣差派出去的使者,为了印证所传的信息,被授予施行神迹的能力。保罗称自己为"基督耶稣使徒",是因为当时错误的信仰已侵入教会生活,他凭神所给的作外邦人使徒的权柄,写信予以揭露并纠正(参弗3:1-12)。信中提到他忠心的同工提摩太。我们可以注意到,保罗写这信时与兄弟提摩太在一起。保罗在这里对提摩太的态度丝毫没有官僚架子,两人是平等的兄弟关系,完全没有一大串头衔和穿特别服饰的教会大人物的阶级观念。提摩太是小亚细亚一带教会都熟悉的"兄弟",甚受敬重,现在与保罗一同问候接受信件的歌罗西教会,说明此信虽非二人联名(信中经常用"我";4:18且用"我保罗"),但里面说的话有提摩太可作见证,决非保罗一己私见。
- 2.受者(2节上)这信是写给歌罗西的圣徒,在基督里有忠心的弟兄的。这里有两个新约给所有基督徒的可爱名字: "圣徒"的意思是,他们从世界分别出来归神,因此应该过一个圣洁的生活,与基督联合和对神尽忠,这是信徒能坚守真道抵抗邪恶力量的坚固基础。 "有忠心的弟兄"则显示他们藉相信主耶稣,成为同一位父的儿女,他们都是信主的弟兄姊妹。在新约其他部分,基督徒也被称为门徒和信徒。
- 3.问安(2节下)"恩惠平安",这是保罗书信中的通用问候语。二词的先后次序非常重要:先有恩惠,后有平安。如果不是神先向我们施慈爱、怜悯,我们就仍在罪中。但由于衪主动作工,差派衪的儿子为我们死,我们现在可以与神有和好,与人有和好,神的平安也在我们心里。神是"我们的父",说明了信徒与神的亲密关系。神是恩惠、平安的源头,但要藉着主基督才能得到。

# 一、感谢与代祷(3节)

保罗书信的一个特色,就是在信首总不忘记感谢父神,同时也不放过对受信教会的美德或长处给予赞扬和鼓励(《加拉太书》是唯一例外,参加1:1注)。表示感谢虽也是一世纪希腊和罗文马化惯用的书信形式,但保罗把感谢归于"神、我们主耶稣基督的父"。"感谢"也是本书的一个主题(1:12;2:7;3:15-17;4:2)。保罗因歌罗西的信徒在信心和爱心上的长进而感谢神,藉以激励读信的人对以巴弗带去并传给他们的福音真理忠实信守。信心与爱心

都是来自神, 圣经从不为一个人有信心与爱心而感谢这个人。

#### 二、感谢与代祷的理由

- 1.是因听见他们的信、爱、望(4~5节)保罗简单问候过后,立即转入主题, 也就是以巴弗带来的消息。他先提到歌罗西信徒已有的美好体验, 也是构成基 督徒品质的重要因素,这就是"信心"、"爱心"和"盼望"。林前13:13指 出信、望、爱是信徒永存的美质。但这些都来自神,人不可以自夸。信心须活 在基督里,基督才是赐人生命的源泉。信心藉爱心而彰显,有信心的人须能在 实际生活上关心爱护神家里的众信徒。这"盼望"不是幻想而是可靠的实在, 盼望是福音真理的一部分,不可因假教师要他们把目光放在眼前,便放弃福 音信息中有关救赎的未来一面。因为神"在万古之先"就应许了永生(多1: 2),这才是真福音。
- 2.因福音在他们中间结果增长(6节)真福音是放诸四海而皆准的,适用于普 天下的人, 这是福音之为真理的凭据, 也是来自神的证明。歌罗西人所听到的 真福音无论传到哪里都同样有效,无论是谁听了接受都同样得救;不象假教师 所传的道理,得救只限于有特别慧根的人。保罗指出基督的福音象神应许亚伯 拉罕后裔一样(创22:17-18),已在各地迅速增长。事实证明,五旬节圣灵 降临后三十年,福音已传到罗马帝国全境(西1:23;罗1:8)。这福音极可能 是他在以弗所居住的三年中,从他习道的以巴弗带去传给歌罗西人听的(4: 12-13: 徒19: 10)。
- 3.因他们学习以巴弗(7节)以巴弗是歌罗西人(4:12),曾在歌罗西传讲 福音并可能建立当地的教会, 也可能曾在附近的老底嘉和希拉波立传道(4: 13)。他来到罗马,把歌罗西教会的情况告诉保罗,后者才写此信(4:8)。 他此时可能与保罗同工("一同作仆人"可以解作一同作基督的仆人),也可 能与他一同被囚(见《腓利门书》23节)。保罗称他为"忠心的执事",是保 罗在奈古士河谷传福音的代表, 忠于所托。歌罗西人跟从他学习与保罗亲自 来传无异。"以巴弗"为"以巴弗提"的缩写,溯源于希腊爱的女神"爱弗 提":可见以巴弗本为异教信徒。这个以巴弗和腓立比教会的以巴弗提(腓2: 25; 4: 18) 不同, 不可混淆。
- 4.因以巴弗的报告(8节)以巴弗带来的消息有好的一面, "因圣灵所存的爱 心"当指歌罗西教会对保罗的殷切关心和问候。他虽未见过这间教会,却因有

圣灵在人心里所生的互相关怀,让他可以说: "我愿意你们晓得我为你们…没有与我亲自见面的人,是何等的尽心竭力"(2:1)。对这间刚建立而且在长进中的教会,他必须提醒他们留意假教师的"花言巧语",坚守真道,不为所惑(2:4、8)。

#### 三、感谢与代祷的项目

1.求使他们多认识神(9~10节)9节至11节是保罗的祷告,鼓励受信的人去行他求神帮助他们做到的事。"诺斯底主义"在第一世纪侵入新生教会中,倡言人的得救靠智慧悟性,不是信心,更非行为,认为有此智慧便能深入明白神的事。保罗在这几节中,可能使用了一些假教师用的名词术语来护卫真道,予以反击。他指出,"知道"(原文为epignosis,有"认识"、"知识"、之意)不能脱离神的旨意而独立。真正对神的认识要有顺服神的行事为人来配合,不能单凭推理,光讲抽象的理论。"智慧"(原文sophia)与"悟性"(原文sunesis,有"了解"的意思)也是与生活上的实践密不可分的。信徒实际上可以随时祈求圣灵的帮助,得到正确方向和规范。"属灵的"不只是一个好听的字眼,而且是生活上实践上的需要。"知道"、"智慧"与"悟性"都实现在基督身上,人可以藉圣灵得到这些美好品质。有了这些属灵的好品质的人,在道德与灵性上可以达到三个标准:1.行事为人够得上被称为基督徒;2.在与神的关系上,做任何事都可以符合祂的心意;3.结出好行为(善事)的果子来,并且增深对神的认识,越来越能感染影响他人。信徒有了合乎神心意的生活,教会才能在社会中见证荣耀神。

2.求使他们得力和喜乐(11节)"忍耐"与"宽容"是信徒应结的善果(加5:22-23),也是面对困难与逼迫时需要的好品格。"忍耐"是对逆境而说的,是对外来压力的坚忍不屈;"宽容"是以恢宏的心胸对待磨炼我们自制力量的人。不论邪恶的力量多大,靠着握有权能的父神,信徒必能力上加力,而且凡事都喜乐,不灰心、不丧胆,去战胜要把他们掳去的敌人(2:8)。

3.感谢得着基业(12节)本节至20节为保罗向信徒发出的号召,要他们都能高举基督,做到完全的地步,配与"众圣徒在光明中同得基业"。"得基业"是神最早对亚伯拉罕的应许,赐他和后裔可得迦南地为业(创13:14-17)。保罗用旧约的典故来描写新约时代的教会。基督信徒今天已有比迦南更美好百倍的基业,能"在光明中"与众圣徒同列,这是信徒共有的存在天上的盼

望(5节)。"光明"是圣洁的象征,也代表真理(林后4:6)、爱(约膏2: 9-10)、荣耀(提前6:16)与生命(约1:4)。神是光,信徒也应作光(约 8: 12; 弗5: 8; 约壹1: 5)。黑暗是邪恶力量的表征,是光明的反面(13 节)。也有人把天使包括进"光明"中的众圣徒中,认为保罗针对歌罗西教会 中敬拜天使的倾向(2:18),要信徒明白,他们作为神国的子民,有一天会象 天使一样得见神面,地位不输天使。林前6:3且说到那一天,信徒要审判犯了 罪的和听命的天使。

4.感谢迁进神国(13节)对这节经文,有的解经家指出,保罗写这句话时, 也含有谴责诺斯底主义的用意。这一派的假教师主张,人只要受洗"复活"进 入新生命, 立刻可以不朽, 进入基督的国度。保罗指出在脱离罪恶与进入教会 新生活之间,有一个"救赎"的过程在。若没有神的赦罪的恩典,人得不到 救赎。保罗用"迁"(原文为metestesen)字来强调这过程。这里所谓黑暗的 权势——乃指魔鬼和罪恶的势力(路22:53;来2:14)。魔鬼是管辖这幽暗世界 的,全世界都受这黑暗的权势所辖制,都卧在这恶者的手下,充满了各样的罪 恶(约15:19; 罗1:21-32)。世人的生活行为,常在这黑暗的领域中,受到魔鬼 权势的引诱和束缚,而倾向与罪恶。所谓爱子的国——就是基督的国,这是一 个属灵的国度,是我们肉眼所不能看见,无形的神的国,但是将来必要具体的 实现出来。现今是神救了我们,脱离了那黑暗的权势,又把我们迁居到祂的国 里,成为祂国里的子民,凡是信主蒙恩得救的人,都是已经进入祂的国了。

5.感谢得蒙救赎(14节)保罗述说了神爱子的国后,现在开始论到主耶稣的 位格和工作, 这是神话语中一段最壮伟的经文。我们很难知道究竟保罗的祷告 是否在这里完结,还是继续延续杳下面的经文。但事实如何都不重要,因为即 使下面的经节不是纯粹的祷告, 也必定全是敬拜。在这段经文中, 基督首先被 描述为那位使我们得蒙救赎、罪过得以赦免的; 救赎形容把我们从罪的奴隶市 场买赎过来的行动。主耶稣将一个价钱标签放在我们身上,衪看我们何等贵重 呢!实际上耶稣是说:我看他们的价值很高,我愿意倾流自己的血来买赎他 们。我们是以如此高昂的代价买回来的,应该清楚知道我们不再属于自己。我 们是以一个价钱被买来的,因此,我们不该以自己选择的方式来过生活。耶稣 不但救赎了我们, 更叫我们的罪过得以赦免。 意思是神已将我们因犯罪而招致 的债项一笔勾销,主耶稣基督已在十字架上付了罚金,永远不需要再付了。帐 目已经结清并报销,神不单赦免了我们,衪更除掉我们的罪,使我们离开罪, 好像东离西那么远(诗103:12)。

# 超越的基督

经文: 歌罗西书1:15-29

□讲员/黄明科 牧师

15爱子是那不能看见之神的像,是首生的,在一切被造的以先。16因为万有都是靠他造的,无论是天上的、地上的;能看见的、不能看见的;或是有位的、主治的、执政的、掌权的;一概都是藉着他造的,又是为他造的。17他在万有之先,万有也靠他而立。18他也是教会全体之首,他是元始,是从死里首先复生的,使他可以在凡事上居首位。19因为父喜欢叫一切的丰盛在他里面居住。20既然藉着他在十字架上所流的血成就了和平,便藉着他叫万



有,无论是地上的、天上的,都与自己和好了。21你们从前与神隔绝,因着恶行,心里与他为敌。22但如今他藉着基督的肉身受死,叫你们与自己和好,都成了圣洁,没有瑕疵,无可责备,把你们引到自己面前。23只要你们在所信的道上恒心,根基稳固,坚定不移,不至被引动失去(原文作"离开")福音的盼望。这福音就是你们所听过的,也是传与普天下万人听的("万人"原文作"凡受造的")。我保罗也作了这福音的执事。24现在我为你们受苦,倒觉欢乐,并且为基督的身体,就是为教会,要在我肉身上补满基督患难的缺欠。25我照神为你们所赐我的职分作了教会的执事,要把神的道理传得全备,26这道理就是历世历代所隐藏的奥秘,但如今向他的圣徒显明了。27神愿意叫他们知

#### | 查 | 经 | 系 | 列 |

道、这奥秘在外邦人中有何等丰盛的荣耀、就是基督在你们心里成了有荣耀的 盼望。28我们传扬他,是用诸般的智慧,劝戒各人、教导各人,要把各人在基 督里完完全全地引到神面前。29我也为此劳苦, 照着他在我里面运用的大能尽 心竭力。

引 言: 歌罗西书1:15-18是非常伟大的有关基督论的经文, 在这段经文中 保罗谈论了基督位分的超越性。他之所以在为歌罗西教会感恩与代祷之后就谈 论基督、显然是有针对性的。因为歌罗西教会当时深受早期诺斯底主义思想的 影响与扰乱,这种思想主要是贬低基督的位分,认为基督是上帝第一个创造出 来的次等神。再由这位次等神创造不同等级的天使,最后由最低等的天使创造 了人及万物,并目还主张物质是邪恶的,因为人是由物质之体构成的,所以人 也是邪恶的。罪恶之人要想获得拯救,则需要对付邪恶的身体,苦待己身,追 求理学(智慧),敬拜天使(西2:18),从而获得救赎。这种思想不仅否定了基 督是上帝之爱子与创造者的身份,而且也否定了基督的道成肉身与救恩。何出 此言?原因很简单,因为他们认为物质是邪恶的,物质的身体也是邪恶,那么 至善的神,怎么可能道成为肉身呢?基督论是我们信仰中最最核心的教义,如 果对基督的认识上产生偏差,那是差之毫里,失之千里。所以保罗有必要先澄 清基督的身份,因此,我就这段经文跟大家分享一个信息:《超越的基督》。

#### 一、基督位分的超越(1:15-18)

如果说腓2:5-11是谈论"降卑的基督",那么西1:15-18就是讲论"超越 的基督"。他的超越性主要体现在他与神、与万有及与教会的关系。

# 1.基督与神的关系(15节)

# (1) 他是神的"爱子"

这里的"爱子"特指基督,是保罗常喜欢用的称号(弗1:6-7),他在 歌罗西书中就连用三次(西1:13-15)。相比"犬子", "爱子"的称呼好 听多了,既亲昵又感人,这也是父神对基督耶稣喜欢用的称呼。比如耶稣受洗 时,天上有声音说: "这是我的爱子,我所喜悦的。" (太3:17) 耶稣登山变像时,又有声音从云彩里出来说: "这是我的爱子,我所喜悦的,你们要听他。" (太17:5) 从神学的角度解释, "爱子"告诉我们,子是因父而生,子与父一定具有相同的生命本质。如果父是神,那么子也应该是神,因为父与子本质相同。所以《约翰福音》开宗明义就宣告说: "太初有道,道与 神同在,道就是 神。" (约1:1) 他是三一神的第二个位格: "圣子"。

#### (2)他"是那不能看见之神的像"

当你看到某人的"相片"之时,就会联想到他本人的长相;当你看到一个活泼英俊的小男孩时,你自然而然也会联想到他父亲的音容笑貌。基督"是那不能看见之神的像","他是 神荣耀所发的光辉,是 神本体的真像"(来1:3)。你看见基督等同于看见神,正如耶稣曾对腓力说的,"腓力,我与你们同在这样长久,你还不认识我吗?人看见了我,就是看见了父,你怎么说'将父显给我们看'呢?(约14:9)父"是那独一不死,住在人不能靠近的光里,是人未曾看见,也是不能看见的"(提前6:16),"从来没有人看见 神,只有在父怀里的独生子将他表明出来。"(约1:18)

# (3)他"是首生的,在一切被造的以先"

"首生的"意义丰富,第一,表示尊贵的称号(出4:22);第二,是弥赛亚的一个称号(诗89:27,2:7);第三,是表示基督的先存性,他"在一切被造的以先",(【约8:58】耶稣说:"我实实在在地告诉你们:还没有亚伯拉罕就有了我。")且是独立于万物之外而存在的,在永恒中与神同在(约1:1)。他"在一切被造的以先",重点说明他就不是被造的,被造的神就不可能是真神。他是神在永恒中所生的,是首生的,且是独生的(约1:18,3:16)。被造之天使或是人类,再或是万有都无法超越他的位分。他与神关系之特殊,位分之显赫,是无与伦比的。

# 2.基督与万有的关系(16-17节)

保罗进一步指出基督的超越性在于, "因为万有都是靠他造的,无论是 天上的、地上的、能看见的、不能看见的,或是有位的、主治的、执政的、掌 权的,一概都是藉着他造的,又是为他造的。他在万有之先,万有也靠他而

立。"(西1:16-17)保罗在此描写基督与万有的关系非常详细及具体、目的 何在?我想,保罗是想告诉歌罗西人,不管从空间、角度,还是层级 ("有 位的、主治的、执政的、掌权的"这四个名词当时用来称呼天使的等级。)来 看,一切受造之物都出自基督之手,无所不包。进一步驳斥异端"基督是首先 被诰之次等神,或是万物源于最低等级天使之创作"的谬论。但他在罗马书中 则概括得较为简单, "万有都是本于他,倚靠他,归于他。"(罗11:36)可 见,基督既是万有的创造者,又是维系者及终结者。

这里特别值得一提的是,保罗指出万有被造之动因,乃是"为他(基督) 诰的"。父因为爱子、并想取悦于他、于是就带出创造的行动、子为了回应圣 父的爱,因而产生救赎的计划。而圣灵因着爱,就成全父的创造及子的救赎。 三一的神在永恒中彼此相爱, 这是一种何等美妙的关系。"大哉! 敬虔的奥 秘,无人不以为然,就是神在肉身显现,被圣灵称义,被天使看见,被传于外 邦,被世人信服,被接在荣耀里。"(提前3:16)

#### 3.基督与教会的关系(18节)

保罗形容耶稣基督与教会之关系, 主要强调三点:

- (1)"他也是教会全体之首"。基督与教会的关系,尤如头与身体一 样,是生命的关系,是不可分割的关系。他是教会的头,教会是他的身体(1: 24)
- (2) "他是元始"。"元始"在原文不但指时间上的起头,教会产生之根 源(归根溯源基督才是教会的创始人), 也指地位上、权柄上的首位。
- (3) "他是从死里首先复生的"。基督"因从死里复活,以大能显明是 神的儿子。"(罗1:4)他是真实的人,也真实的神,死而复活再一次验证基督 是生命的主宰, "复活在我,生命也在我;信我的人,虽然死了,也必复活" (约11:25)。"没有人夺我的命去,是我自己舍的。我有权柄舍了,也有权柄 取回来。这是我从我父所受的命令。"(约10:18)

保罗在这里强调基督是教会的元首(头)、元始(创始人),并从死里首 先复生的、为了是突显基督超越的地位与权柄、所以教会决不应让异端思想侵 入元首、受其影响与摆布、而是理所应当要让基督在凡事上居首位(元首、首

#### 二、基督救恩的超越(1:19-22)

综合歌罗西书第一章的内容,得知父神借着他的爱子耶稣基督为我们所成就的救恩,给予我们有七方面的恩典:

- 1)得基业——【西1:12】又感谢父,叫我们能与众圣徒在光明中同得基业。
- 2)得拯救——【西1:13】他救了我们脱离黑暗的权势,
- 3)得迁入——【西1:13】把我们迁到他爱子的国里。
- 4)得救赎——【西1:14】我们在爱子里得蒙救赎,罪过得以赦免。
- 5)得赦免——【西1:14】我们在爱子里得蒙救赎,罪过得以赦免。
- 6)得和好——【西1:20】便借着他叫万有,无论是地上的,天上的,都与自己和好了。

7)得改变——【西1:22】都成了圣洁,没有瑕疵,无可责备,把你们引到自己面前。

但就本段经文而言,保罗强调基督救恩的超越之处在于他借着十架救恩已使万有与自己和好,同时也使人与自己和好,再无须其他中保的介入(20、22节)。因为在歌罗西异端的思想体系中, 神和人之间的被造物占极重要的地位。这些被造之物被称为次等的 神, 神和次一等的 神可以来往; 次一等的 神和再次一等的 神可以来往, 如此类推。但 神不能直接和人来往, 必须要透过这些次等的神。保罗说, 不是这样, 神的丰盛完完全全的住在这位道成肉身的基督里面, 祂是 神也是人; 因着祂, 神可以直接和人来往, 祂是 神和人中间完全的中保。

# 1.基督使万有与神和好(19-20节)

因人类犯罪,祸及全球,令万物都落在咒诅之下(罗8:19-23)。照样,因基督在十字架上所流的血成就了和平,惠及全球,使万有都与神和好了。"照所安排的,在日期满足的时候,使天上地上一切所有的,都在基督里面同归于一。"(弗1:10)

#### 2.基督使信徒与神和好(21-22节)

前面讲到因着主耶稣在十字架上所流的血,万有都与 神和好了,这里保 罗说歌罗西的信徒也同样与 神和好了:而且只要他们能够"常存信心、根基稳 固,不受动摇而偏离福音的盼望,"将来所有相信的人都要无可指摘的被呈献 在 神面前。这是 神在信徒身上的目的。

在此保罗有意将歌罗西人的"从前"(与神隔绝、与神为敌、行为邪恶) 与"如今"(与神和好、成为圣洁、没有瑕疵、无可责备)的经历做一对比, 目的是强调基督救恩带给人真实的改变与盼望,他向歌罗西人保证:与神和好 的人将来要成为圣洁,无瑕疵、无可指摘地呈献在神面前;然后他又给他们一 个劝勉, "只是你们要常存信心",或作"常住在信心里面"。圣经上的确讲 到信主耶稣的人有永远的保障,但同样也讲到信主的人要持守他们的信心。— 次得救永远得救的人,一定是持守信心的人,因为信心是得救的条件,也是得 救之人的记号。注重一方面的真理,而忽略另外一方面,常常会引起不必要的 争论。自称为得救的人,不能讨任意放荡的生活,否则他就没有明白真正得救 的意义。保罗的劝勉将这两方面的直理清楚表明出来,你们将来必蒙神悦纳、 只是你们要常存信心。

### 三、基督福音的超越(1:23-29)

# 1.福音的盼望——拯救万民(23节)

"这福音就是你们所听过的,也是传与普天下万人听的",保罗似乎有意 地以福音在普天下与万人中产牛美好的果效来突显基督福音之超越性。它是超 越人世间—切的理学智慧、宗教礼仪及禁欲主义等思想,它是关乎万民得救、 与神和好的好消息。保罗为此也作了福音的执事。

# 2.福音的执事——尽心竭力(24-29节)

身为福音的执事或教会的执事, 其职责是:

- (1)补满基督患难的缺欠(24节)
- (2) 把神的道传得全备(25节)

- (3) 显明历代隐藏的奥秘(26节)
- (4) 使基督成为人荣耀的盼望(27节)
- (5)把人完完全全的引到神面前(28节)

故保罗忍受苦难,不畏艰辛,勇传福音,并用诸般的智慧劝戒各人,教导各人,把各人在基督里完完全全的引到神的面前。哪怕再劳苦或是再艰难,他也愿尽心竭力,意在肉身上补满基督患难的缺欠。

"补满基督患难的缺欠,"并非指基督在世和在十字架上的受难还有什么缺欠,以致祂的救赎尚不完全。就一方面说,耶稣基督降世受苦、受死所成功的救恩,乃是完全的,无人能够加添一点;但另一方面,基督所成功的救恩,必须藉我们传扬出去,方能使多人蒙恩而成为基督的身体,就是教会。而福音的传扬须要我们付出代价:受辱、受苦,甚至殉道受死。我们乃是藉此一同有分于'耶稣的患难'(启1:9),因此,从这角度来看,凡我们为着教会所受的苦,是含有'补满基督患难的缺欠'的意味。

另外,值得注意的是,文中提到三个"引",却是两种截然不同的力量及方向。保罗是尽心竭力传扬基督,用诸般的智慧劝戒各人、教导各人,要把各人在基督里完完全全地引到 神面前。基督耶稣也是藉着肉身受死,叫我们与他和好,成为圣洁,没有瑕疵,无可责备,把我们引到神的面前(西1:28)。但是歌罗西教会中的异端分子则是企图引动信徒,离开福音,离弃真道,离开神的面(西1:22)。所以,我们务要在所信的道上恒心,根基稳固,坚定不移,不至被引动失去福音的盼望(西1:23)。

结 语:针对歌罗西教会中出现的异端邪说,尤其是早期的诺斯底主义思想,保罗在本段经文中特别指出作为神"爱子"的基督,他是"首生的"、"在一切被造的以先"、"在万有之先"、"是教会全体之首"、"是元始"、"是从死里首先复生的"。这些描述都是在说明基督的超越性,他的位分超越一切的受造之物,包括天上的、地上的、能看见的、不能看见的、或是各级天使与其他生命之物。不仅如此,基督所成就的救恩之伟大及福音之功效也是超越任何主义、任何学说、任何思想、任何宗教、任何人间智慧的。所以,我们理所当然让基督在教会中居首位,尊他为主,听他指挥,高举基督,传扬福音,照着他在我们里面运行的大能尽心竭力、不遗余力。

# 神的奥秘就是基督

经文: 歌罗西书2:1-7

□讲员/徐佳恩 传道

1我愿意你们晓得,我为你们和老底嘉人,并一切没有 与我亲自见面的人,是何等地尽心竭力;2要叫他们的心得 安慰, 因爱心互相联络, 以致丰丰足足在悟性中有充足的 信心, 使他们真知 神的奥秘, 就是基督: 3所积蓄的一切 智慧知识,都在他里面藏着。4我说这话,免得有人用花言 巧语迷惑你们。5我身子虽与你们相离,心却与你们同在, 见你们循规蹈矩,信基督的心也坚固,我就欢喜了。6你们 既然接受了主基督耶稣,就当遵他而行,7在他里面生根建 造, 信心坚固, 正如你们所领的教训, 感谢的心也更增长 7.



# 一、神的奥秘就是基督

在前面的经文中我们看到身为使徒,保罗为歌罗西信徒受苦,倒觉喜乐。 受苦怎么会喜乐?保罗是不是疯了?我们在世上有很多的苦难,但是有多少是 为基督受苦,多少是为教会受苦呢?很多的时候,我们所受的苦并不一定是为 基督的缘故、也许是为自己的肚腹、也许是由于自己的邪情私欲、我们的理由 总是很多。但保罗他忠心服侍主,服侍教会,他是为基督的身体、教会的整 体而受苦。在别人看来也许他真的疯了,但是他为基督疯狂!保罗在哥林多 后书11章23节中说,我更是基督的仆人,"我比他们多受劳苦,多下监牢,受 鞭打是过重的,冒死是屡次有的"。25节"被棍打了三次,被石头打了一次,

遇着船坏三次,一昼一夜在深海里。"26节"又屡次行远路,遭江河的危险、盗贼的危险、同族的危险、外邦人的危险、城里的危险、旷野的危险、海中的危险、假弟兄的危险。"27节"受劳碌、受困苦。多次不得睡,又饥又渴;多次不得食,受寒冷,赤身露体。"28节"除了这外面的事,还有为众教会挂心的事,天天压在我身上。"29节"有谁软弱我不软弱呢?有谁跌倒我不焦急呢?"30节"我若必须自夸,就夸那关乎我软弱的事便了。"

这些苦难是使徒保罗的荣耀。这里的受苦不是指那已经完成了的死在十字架上或拯救的苦难,而是我们看到被高举的基督,在升天之前曾为他的百姓受苦,在保罗的生命中也是如此(徒9:4)。历世历代所有主的门徒都为着教会,为着弟兄姐妹,经历这些苦难;经由它们进入神的国(徒14:22;帖前3:3、7)。如果我们要与基督一同得荣耀,与他一同受苦是必须的(罗8:17)。约翰福音16章33节"在世上你们有苦难,但你们可以放心,我已经胜了世界。" 这是主肯定的应许,所以保罗说他受苦到觉快乐!因为他为基督的缘故受苦,不求自己的益处!

我们再看保罗的服侍是神根据他的福音计划而赐给保罗的职分。他是一 个管家(林前4:1),已经接受了这样的任命(林前9:17)。虽然有很多的 困苦,但是他为着基督的缘故不在这样神圣的职责中退缩,反而要顺服地完成 它。成为神奥秘事的管家(林前4:2)。使徒保罗的特别任务就是把神的道理 传开,做向外邦人传福音的使者。传福音传得全备是指将它带到完全的意思, 那么到底是什么呢?好像很深奥,弄不灵清,很神秘。神的奥秘,藉着基督是 打开的奥秘,这个奥秘从前是隐藏的,但如今由于神在耶稣基督里道成肉身 的行动,将这奥秘显明了(罗16:25:弗3:3)。刚才所读的经文说:神的奥 秘,就是基督,所积蓄的一切智慧知识,都在他里面藏着,因为基督有神的本 质,基督就是神本身。这里奥秘的内容,就是指基督在你们歌罗西信徒的心 里,也在我们每个人心中,圣灵就住在我们里面。当他们还是外邦人时,以巴 弗向他们传讲基督。他们接受了基督为主,而主现在就活在他们里面。如今既 成为主的肢体,他们里面就有他的生命,且有一个坚定的盼望(3:4)。我们 看到保罗与他的同工,满有能力地传扬基督是主。他们的对外宣教是有系统地 劝戒与教导人, 使徒们一致的目标是要使每一个人成为门徒, 在牧养上建立他 们。保罗有3次写到各人(每一个人),强调基督徒的教导是给每一个人的(而 不是只给某些特别属灵的人),而使徒的工作需要照顾到每一个信徒的灵魂 (比较帖前2:11-12)。当各人悔改后,使徒们的责任还没有完成;当他们事

工的品质被试验时,就像一个产品,一样东西,从厂里生产出来要有质检保证 的, 这个品质就是要把各人在基督里完完全全地引到神面前。他们关切的应该 是去坚固建立与巩固弟兄姊妹们,使他们在信心上刚强,不被异教和世俗的风 气所吸引。

我们常说传福音很难,特别是给我们身边的人传福音是更加难了! 但是我 们身边也有各样美好的见证,通过这些见证我们知道了很多人为什么后来会愿 意接受这个信仰, 是因为看到我们真的有改变了, 是我们越来越像主了。改变 我们的个性难不难? 真的很难! 不是靠自己可以改变的, 要靠主。首先我们要 有一颗愿意被神改变的心,愿意听从圣灵的带领,主就为我们成就一切!为什 么这么苦保罗还要坚持,因为神的奥秘都藏在基督里,而我们知道使徒保罗他 以得到基督耶稣为至宝! 至宝就是最宝贝的啊! 所以他效法被钉十架的基督传 扬福音!我们听到之后会有什么反应呢?我们愿不愿意向保罗一样效法基督呢? 愿不愿意调整自己、改变自己,来符合基督的道呢?

#### 二、遵他而行

歌罗西书二章 6 节提到"遵他而行",这是一个命令,也是这段经文的中 心信息。什么是遵他而行呢?我们看三个词:

牛根. 要连于他: 第7节提到的第一个解释"遵他而行"的词是"生 根"。也就是说一定要先生根才可以遵他而行。他所要表达的意思是,生根是 从接受基督开始, 然后持续不断接受基督的管理。那个信心的结果一直延续到 如今,以至于可以在基督里生根,这是我们能够遵他而行的基础。生根是指在 基督里生根,是决定要紧紧与他连在一起,总不离开他。

约翰福音十五章 5 至 6 节说, "我是葡萄树, 你们是枝子。常在我里面 的,我也常在他里面,这人就多结果子。因为离了我,你们就不能作什么。人 若不常在我里面,就像枝子丢在外面枯干,人拾来,扔在火里烧了。"

为什么说"离了他", 我们就"不能做什么"呢? 因为我们离了他就失 去了供应,没有能力。葡萄枝子离了葡萄树,自己就不能结果子。亲爱的长辈 弟兄姊妹、主是我们每一个人生命的源头。当我们软弱疲乏无力的时候回到他 里面,安息跪拜在他面前的时候,我们是否曾感受或经历到无比的满足,感谢 主! 当我们读经默想的时候, 主的话是否曾经切时的给到我, 这话语正是软弱 的我当时所最需要的,给我安慰,使我悔改,转向他,感谢主!因为主是活水 的江河。生根就是强调我们要不断从生命的源头汲取他的供应,如此我们才有长大、结果的可能。没有生根于他,没有从他得到供应,我们就会枯干,结局就是被丢在外面,扔在火里烧了!在他里面生根,我们才会有他所赐的力量遵他而行。

建造,要归向他: 在第7节里第二个解释"遵他而行"的词是"建造"。 这里有继续不断"被建造"的意思。"被建造"不是神被我们建造,人所造的 是什么,是偶像!不管是有形无形的。这里"被建造"是神要建造我们,我们 是被他所建造的。他是怎样建造我们的呢?以弗所书四章 16 节说, "全身都靠 他联络得合式,百节各按各职,照着各体的功用,彼此相助,便叫身体渐渐增 长,在爱中建立自己。"原来他的心意是要我们透过肢体各按各职,照各体的 功用,彼此相助来彼此建造。但是要根据什么来建造呢? 歌罗西书一章 23 节 说, "所信的道"; 二章 3 节说, "在基督里面一切的智慧、知识"; 二章 7 节说,"所领受的教训"。 因此,"被建造"是指我们彼此藉着主的真道,我 们所信的道来归正我们的思想、生活、行为的一个过程,也可以说"被建造" 是遵他而行的过程。提摩太后书三章 16 至 17 节说, "圣经都是神所默示的, (或作凡神默示的圣经)于教训,督责,使人归正,教导人学义,都是有益 的。叫属神 的人得以完全,预备行各样的善事。""教训、督责、使人归正、 教导人学义"都是针对我们生命内涵和行事为人的改善和调整。当我们愿意在 主的真理中来彼此建造,这个建造的过程就帮助我们不断归正自己不合神真理 的生活、价值观、态度,让我们在被建造的过程中,不断调整自己对准他、转 向他, 常在主里面。

坚固,要见证他:第7节里第三个解释"遵他而行"的词是"坚固",意思是"继续不断在信仰中被确认"。使徒保罗在二章5节说,"我身子虽与你们相离,心却与你们同在,见你们循规蹈矩,信基督的心也坚固,我就欢喜了。"使徒保罗看见歌罗西教会信徒能够"循规蹈矩,信基督的心也坚固",他就充满了喜乐。第7节提到,"正如你们所领的教训,感谢心也更增长了。"这两处圣经是指着当我们能够遵行基督的真理时,也就是说遵他而行便有了具体的结果,不是随口荡荡,而是有真实的改变,来遵主的话而行,是"货真价实"的。这样的"确认"让我们充满了喜乐的心,感恩的心!为什么会喜乐?为什么会感谢?因为我们的信仰得到了确认,基督的信仰是具体的、是可实践的、是真实的。因为我们的这些转变可以确认自己正走在这条迈向荣耀的盼望的路上,确认我们真的是"住在爱子国里的人",我们也是那将来要"与众圣

徒在光明同得基业"的人。使徒保罗所教导管与基督的真理,远远超越当时异 端的道理所能给予的体验,我们深知一切的丰盛都在基督里面,一切的智慧和 知识都在基督里面藏着,他的丰富实在远远超过今日一切的成就所能给予的喜 乐! 所以当我们乐意遵他而行, 我们就在信仰上持续不断得到确认, 不断地被 坚固。我们共同见证了他的旨意、他的真理、他的大能实践在我们身上,我们 成了他最佳的见证人!

#### 三、遵他而行的回应

我们应当怎样对遵他而行有正确的回应呢?

#### 1、转向基督

二章 3 节说, "所积蓄的一切智慧知识,都在他里面藏着。" 基督是我 们信仰的根基, 生命的源头。我们要连接于他、遵他为主, 就要常常将自己的 眼目,自己的意念转向基督,转向他的真理。我们不但自己要转向他,也要帮 助其他弟兄姊妹转向基督,盼望我们能够成为专门帮助人"转向"的人。面对 这个混乱的时代,许多价值观已经严重扭曲,我们在不知不觉中受影响,许多 时候跟着世界潮流在走还不自知!罗马书十二章 2 节说, "不要效法这世界。 只要心意更新而变化,叫你们察验何为神的善良,纯全可喜悦的旨意。"我们 愿意遵他而行的人,要常常不断转向爱我们的主,才能够心意更新而变化。不 但可以知道什么是他善良、纯全、可喜悦的旨意,更愿意尊重他、尊重他的真 理, 遵他而行。亲爱的弟兄姊妹, 让我们靠着主的恩典, 常常转向他, 并且用 基督所 赐的智慧来帮助人愿意转向他,一起遵他而行。

### 2、更新调整

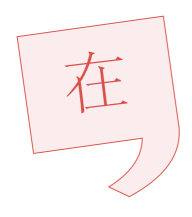
二章 5节说, "见你们循规蹈矩, 信基督的心也坚固, 我就欢喜了。" 二 章 7节说, "正如你们所领的教训, 感谢的心也更增长了。"

"循规蹈矩" "所领的教训"表示我们对神有正确的回应,愿意接受他的 教训、谨守遵行;愿意顺服他,接受他管理。前面提到"被建造",是强调肢 体间彼此藉着神的真理、经历神的道在我们中运行、更新、调整我们,这不单 让个人可以被建造,教会整体更被建造成为一个"新人"、成为一个有美好见 证的群体。因此"被建造"不只是听听讲道、小组团契、参加查经、灵修祷告,而是要留意我们是否有根据神的真理不断归正自己,有所改变。从悔改归向主的那一天开始,因着愿意靠主改变自己的心思意念,我们有一个一百八十度彻底的大转变。我们不再向着灭亡奔去,乃是朝着基督迈进,走一条永生的道路。亲爱的长辈弟兄姐妹,我们跟的不是一个普通人,一个人再怎么好,再怎么被说得天花乱坠还不过是个人,我们跟的是耶稣是基督是上帝。如果我们相信所跟随的是万军之耶和华,是创造天地万有,统管宇宙万物的主,那我们朝着基督迈进一定是有极大的喜乐和平安的。

#### 3、荣耀恩主

使徒保罗在二章 5 节说,"我身子虽与你们相离,心却与你们同在,见你们循规蹈矩,信基督的心也坚固,我就欢喜了。"在腓立比书四章 1 节说,"我所亲爱所想念的弟兄们,你们就是我的喜乐,我的冠冕。我亲爱的弟兄,你们应当靠主站立得稳。" 使徒保罗看见主的儿女有美好的见证,信心坚固,站立得稳,他就欢喜,这种欢喜是一种说不出来满足的喜乐!无论是歌罗西教会、腓立比教会,他们的见证不但让使徒保罗感到欢喜,感到荣耀,深信父神也会因此而喜乐不已!是的,当我们真能够遵他而行,我们的主会非常喜乐。若是有人对我们说:"你们信耶稣的人怎么还做这样的事?要是像你们这样,我才不信耶稣呢!"那就表示我们还有很大的成长空间,要在主面前有更大的调整和修正。若是听到别人对我们说:"你们信耶稣的人真好!真是与众不同啊!"那就愿我们能将荣耀归给在天上的阿爸父!表示我们的生活行为见证了我们所信的基督是何等美善,而我们也透过自己美好的生活行为荣耀了我们的主。

其实每个神的儿女都在用生活行为来见证这个信仰。我们是基督信仰正面的见证还是负面的见证呢? 主所亲爱的弟兄姊妹,让我们一起遵他而行,用我们美好的生活来表明我们的信仰,荣耀我们的恩主,凡事讨他喜悦。基督徒的言行举止常常被人用放大镜来检验。若是我们能够遵他而行,我们的生命就可以经历基督真道的更新和改变,一个改变过的生命才具有说服力,这样的生命才真的令人羡慕。不但自己会喜乐、会感谢,更重要的是会有影响力。或许,我们的改变正好成为我们的亲朋好友愿意寻求主、信靠主的动力。我们愿意遵他而行吗? 求主帮助,让我们每天在信仰和生活上都有进步,不但自己信心坚固,站立得稳,每天成长一小步,而且是我们的亲朋好友向主迈进一大步的机会。



# 基督里生根建造

经文: 歌罗西书2:8-15

□讲员/施一民,长老



8你们要谨慎,恐怕有人用他的理学和虚空的妄言, 不照着基督, 乃照人间的遗传和世上的小学, 就把你们掳 去。9因为神本性一切的丰盛,都有形有体地居住在基督 里面,10你们在他里面也得了丰盛。他是各样执政掌权者 的元首。11你们在他里面,也受了不是人手所行的割礼, 乃是基督使你们脱去肉体情欲的割礼。12你们既受洗与他 一同埋葬, 也就在此与他一同复活, 都因信那叫他从死里 复活神的功用。13你们从前在过犯和未受割礼的肉体中死



了,神赦免了你们(或作"我们")一切过犯,便叫你们与基督一同活过来, 14又涂抹了在律例上所写攻击我们,有碍于我们的字据,把它撤去,钉在十字 架上。15既将一切执政的、掌权的掳来、明显给众人看,就仗着十字架夸胜。

引 言: 在讲求智慧的希腊文化影响下, 歌罗两教会不少人崇尚思想与辩 论,他们甚至在接受主耶稣的福音上也落入过分理智的危机中。事实上,信靠 主不应只是头脑上的事, 更要将整个人的身、心、灵完全投入, 生命才能够在 主里面生根建造。信靠主的人,应该遵守主耶稣的教训;信心越坚固,生命越

充满感恩。一个对神信靠的人,无论他遭遇生活中的任何景况,都能说出感谢 的话。这种感谢,会把他带入更大的信心之中,也因着更深的感恩而成为信心 的伟人。

教会本来是敬拜神的地方,但人很容易将一些传统、一些以为很有理论根据的学说放进教会的生活中,以致将信仰变成一种表面化、形式化的宗教。神是真实的,祂是一切丰盛之本,祂胜过空中的掌权者,更以十字架来夸胜,在基督里生根建造我们的生命。

我们从两个方面来分享——在基督里生根建造:一是生根建造的拦阻(8节);二是生根建造的途径(9~15节)。

#### 一、生根建造的拦阻(8节)

歌罗西书2章8节, "你们要谨慎,恐怕有人用他的理学和虚空的妄言,不 照着基督,乃照人间的遗传和世上的小学就把你们掳去。"

我们要谨慎,因为会有很多的诱惑把我们掳到撒旦权下:耶稣基督的信仰——不按圣经,乃是按着自己的想象理学和遗传,按照文化,比如好人得救,比如把耶稣当仆人——为我服务,没有把耶稣当主。这些都将成为我们生命建造的拦阻。"恐怕有人用他的理学和虚空的妄言"中的"理学"即不信上帝的人的思想系统,它是一套自圆其说的所谓的哲理,如今天的文化、宗教、哲学等。"虚空的妄言",政治或异端的教训按表面看,似乎有些道理,但事实上却没有真理的实质,是毫无根据的一派胡言,即虚无的骗言。"人间的遗传"指民间的宗教以及其他的宗教。"世上的小学",智慧主义者认为星球之间存在着能够控制人类命运的"超然灵力",因此他们很注意观测星座的运行,作为他们生活行动的指标,如今日"占星术"、中国的风水等。

保罗提醒歌罗西教会的弟兄姊妹要小心防备"理学"——哲学,"虚空的妄言"——政治、"人间的遗传"(传统、风俗)和"世上的小学"(学问、科学)。保罗并不是全然反对知识与传统,他自己也是有理性有学问的人,他也谨守传统,他只是叫我们不要用这一切取代真正的信心。神的丰盛早已具体地在基督里显明出来,足够成为我们生命完美的依归。"把你们掳去","掳去"用于描述一个战败国的人民,被战胜国带回去当作奴隶。这里指异端教训会使人深陷其中,无法自拔。异端教训有三个特点:一是"不照基督",虽有

基督教之名、所讲的却完全与基督无关、甚至否定基督所成就的救恩。二是 "乃照人间的遗传",不是根据神在圣经中的启示,乃是根据人的想法和说 法。三是"和世上的小学",表面上好像玄妙、深奥,其实若仔细思考,只是 一些初阶的常识,全无学术的修养,因此破绽百出。今日的教会也有一个危 机,就是不照着基督,而照着属人的遗传、属世的知识,标新立异,危言耸 听,把人掳离基督。任何一种道理教训,倘若和圣经的基本真理相违背,决不 能成为基督徒的教训,这一切会拦阻我们——耶稣基督生命的建造。我们要照 着基督、照着圣经、唯独圣经。作为一个传道人保罗说、只传耶稣基督并他钉 十字架,基督徒——因信称义。

#### 二、生根建造的途径(9~15节)

#### 认识神本性一切的丰盛

9节, "因为神本性一切的丰盛": 异端教训认为单是相信耶稣基督还不 够,基督只不过是神本体中的一部分,必须在基督以外,再加上一些别的神圣 的事物,这样才够得上"丰盛",要接受多种的文化,接受、尊重其他宗教的 信仰。(文化多元话, 才丰富多彩)

"神本性"与"神性"(罗马书一章20节,"自从造天地以来,神的永 能和神性是明明可知的")不同。"神性"指神表达于外的性格;而"神本 性"是指神之所以为神的内在本质(无所不知、无所不能等)。"神本性一切 的丰盛"就是神自己和神本性的总和。"有形有体地"是具体地表达、彰显出 来, 使人易于领悟。我们领悟神的本性——今天我们依靠神, 神的恩典够我们 所用,依靠耶和华什么好处都不缺。凡是属乎神本性的品质,在基督里一无所 缺,藉着耶稣基督彰显出来。基督的道成肉身,使神本性一切的丰盛都显为实 在,而不再是一种抽象的东西了。惟有倚靠基督,才能有份于神的牛命性情。 得着基督,就得着神的一切:没有基督,就没有神的任何一点。我们惟有借着 经历基督,才能具体且实际地认识神本性一切的丰盛。都有形有体地居住在基 督里面,你们在祂里面也得了丰盛。耶稣基督丰丰满满的恩典和真理,在我们 里面。今天,我们只要在耶稣基督里就能够找到神本性一切的丰盛。约翰福音 1章14节: "道成了肉身,住在我们中间,充充满满的有恩典有真理。我们也见 过祂的荣光,正是父独生子的荣光。"

#### 脱去肉体情欲的割礼

10-11节: "祂是各样执政掌权者的元首。你们在祂里面,也受了不是人手所行的割礼,乃是基督使你们脱去肉体情欲的割礼。"异端主义者相信灵界中有各样执政掌权者,他们是神与人之间非常重要的媒介,人必须借着他们才能来到神的面前。"各样执政掌权者"特别是指天使。我们只要有基督便已经足够了,一方面在祂里面有无穷尽的供应;另一方面他既是一切执政掌权者的最高首领,便不须透过那些执政掌权者,而直接透过祂便能亲近神。神生命的泉源丰丰富富地供应了人一切的需要。基督如何没有缺乏,在基督里的生命和生活也照样没有缺乏。人有了基督,就不需要其它各样的执政掌权者来补足祂了。社会上执政掌权者也在神的手中。

"割礼,"乃是神与祂的选民以色列人立约的记号,犹太人的男婴于出 生后第八天须受割礼。异端教训中,认为人必须受割礼才能真正得救。"人手 所行的割礼"指外面肉身的割礼。"使你们脱去肉体情欲的割礼"就是里面心 灵的真割礼。真正的割礼,并不是用人手在肉身上割去一块包皮而已,乃是在 基督里面,被祂对付掉那使肉身败坏的邪恶性情。"割礼"其属灵意义乃在于 对付肉体,或说除去肉体犯罪的意念和能力。因此,凡只在肉身上有割礼的记 号,但在生活行为上没有表现出割礼的实际功效的人,圣经认为他们并未受割 礼。今天我们基督徒受洗了,如果不是圣灵的洗,只是外在的洗外表,不能真 得救。我们一离开基督,就会立刻招致失败。"在祂里面"乃是我们得胜的秘 诀。人总是喜欢一些表面的、看得见的、触摸得到的东西和仪式,但结果往往 失去了仪式所代表的真正意义。今天用"人手行割礼"的原则,也充斥在神的 儿女中间,到处都有人工对付肉体的事,这是何等的可怜!我们之所以能脱去 肉体情欲的困扰,不是靠我们自己的挣扎,也不是靠我们严格的自律,而完全 是基督作成的。人若想用肉体的方法来成就神的旨意, 只不过显露他在肉体情 欲上的败坏。基督徒生命的生根建造唯有在耶稣基督里,藉着水洗,让我们心 灵受圣灵的洗,让我们真正进入到主的里面。

# 与基督同死、同埋葬、同复活

12节: "你们既受洗与祂一同埋葬,也就在此与祂一同复活,都因信那叫

祂从死里复活神的功用。"

同死,藉着我们"受浸",表明我们已与基督同钉十字架,已经死了, 故须藉水埋葬。"埋葬"是宣告死亡的事实,也是宣告结束已往的一切。"都 因信那叫祂从死里复活神的功用,"只有"借着神运行的力量,通过人的信 心",才能使"受浸"有意义并产生功效。"受浸"的属灵意义是将从前犯罪 的肉体"与基督一同埋葬"在水里,使我们归入基督的死,我们肉身不再为罪 恶所利用,因此得以从世界中得救。当我们受浸后从水里上来之时,预表"与 基督一同复活",而成为新诰的人。

受浸不是一种入教的仪式, 而是真实得救的经历。我们藉水被埋葬, 并非 意味着悲惨的了结, 乃是意味着满有盼望的新生。不死就不生; 我们若真与主 同死, 也就必与主同活。我们藉受浸而与主同死同活, 固然全在于神的大能, 但若我们不是存着信心而活的话,则毫无功效。我们是因信而经历得救的事实 ———同埋葬(同死),也是因信而经历得胜的事实———同复活。我们的得 救与得胜,都是神在我们里面运行的功效:只有祂的生命才能吞灭死亡,也只 有祂的生命才能叫我们复活。这需要我们的信心。

我们一同思想:我们受洗,我们的罪是否与耶稣一同埋葬了;受洗以后是 否与耶稣一同复活了: 耶稣基督复活的圣灵是否在我心灵里面运行。基督徒生 命的生根建造——藉着浸礼,使我们与基督同死、同埋葬、同复活。

# 仗着十字架夸胜

歌罗西书二章13-15节: "你们从前在过犯和未受割礼的肉体中死了,神赦 免了你们一切过犯,便叫你们与基督一同活过来;又涂抹了在律例上所写攻击 我们,有碍于我们的字据,把它撤去,钉在十字架上。既将一切执政的、掌权 的掳来,明显给众人看,就仗着十字架夸胜。"

不管我们有没有受割礼,肉体的罪都会叫我们死,再加上那些远古以来的 律例,成了我们的重担,但耶稣基督已经在十字架上夸胜了,将我们肉体的邪 恶钉死了,把传统和字据涂抹了,战胜了执政掌权的魔鬼,从此我们便得到真 的自由。"未受割礼的肉体"指我们肉身中那堕落败坏的天性。"死了"指灵 性的死、意即对神没有感觉、对罪恶没有能力。死了的人无能为力、难怪许多 人在信主之前,道德软弱到无法自拔。神既赦免了我们一切的过犯,就不会再

追究我们从前的罪案。"叫你们与基督一同活过来",主在十字架上的胜利, 叫我的生命能够与主同死同活,成为基督的光辉。"涂抹",古代书写文件, 是用由芦苇草的茎制成的芦苇纸,或由动物的皮革造成的皮纸,这两种东西都 是非常昂贵的,故此人们不会随便浪费。古代的墨汁没有酸性,所以写在纸上 不会腐蚀纸张,故写上的字不难把它擦去,只要用海绵用力一刷,纸张原处就 会像从来没有写过一般。"字据"指负债者亲笔写的负债证明。神并未要求外 邦人遵守律法,而是把律法的功用写在他们的心版上。当人得罪了神时,人的 良心就觉得亏欠了神,如同自己亲笔签下的借据。因此,律法就成了"攻击" 我们,并"有碍"我们的东西,因为它指证我们的失败,显明我们人都欠了神 的债。"把它撤去"指神撤销了律法对基督徒的控诉。"钉在十字架上",借 着十字架的同钉, 使律法的控诉在我们基督徒身上不再生效。基督所涂抹的, 并不是律法的本身,乃是"律法的咒诅",就是人若不能遵守便要被定罪的那 部分,有碍于我们的字据,把它撤去,钉在十字架上。"掳来"和"夸胜"原 是用来描绘罗马军队打胜仗的情景,他们将敌方的将士俘虏后,一面剥除他们 的军装和武器, 一面带着他们在凯旋的行列中游行, 向所有的市民显示敌方彻 底的失败与己方完全的得胜。"一切执政的、掌权的"广义指好坏各类天使, 狭义的单指灵界邪恶的势力;应是指后者。"就仗着十字架夸胜",因这十字 架偿清了我们的罪债,撕毁了欠据,也钉死灭绝了我们的肉体,所以成了我们 的夸耀。我们得胜之道,在于更深地认识并经历十字架。十字架一面撤除律法 字句,一面掳掠黑暗的权势,以显明它的得胜。换句话说,律法字句有可能是 黑暗权势藉以捆绑人的工具。我们若容让律法字句的原则仍旧存在教会中,就 是间接地容让仇敌在教会中有地位。因此我们必须仗着十字架的得胜,从教会 中清扫一切宗教仪文,除净所有字句规条的阴影,让每一位神的儿女,都能满 享基督救恩的自由! 我们因信靠耶稣基督罪得赦免,享受神赐平安、自由,让 圣灵常在我里面建造我的生命; 仗着耶稣基督十字架上的夸胜使我们的生命生 根建浩。

在基督里的生根建造: 一、生根建造的拦阻。1.理学——哲学; 2.虚空的妄言——政治; 3.人间的遗传——宗教; 4.世上的小学——科学。二、生根建造的途径。1.认识神本性一切的丰盛; 2.在基督里面得着丰盛; 3.脱去肉体情欲的割礼; 4.与基督同死、同埋葬、同复活; 5.仗着耶稣十字架夸胜。



# 一种致命的

# 律法主义

经文: 歌罗西书2:16-23

□讲员/朱宝文 同工

16所以不拘在饮食上,或节期、月朔、安息日,都不 可让人论断你们。17这些原是后事的影儿,那形体却是基 督。18不可让人因着故意谦虚和敬拜天使,就夺去你们的 奖赏。这等人拘泥在所见过的(有古卷作"这等人窥察所 没有见过的"),随着自己的欲心,无故地自高自大,19 不持定元首。全身既然靠着他, 筋节得以相助联络, 就因 神大得长进。20-21你们若是与基督同死, 脱离了世上的 小学,为什么仍像在世俗中活着,服从那"不可拿、不可



尝、不可摸"等类的规条呢? 22这都是照人所吩咐、所教导的。说到这一切, 正用的时候就都败坏了。23这些规条使人徒有智慧之名,用私意崇拜,自表谦 卑, 苦待己身, 其实在克制肉体的情欲上是毫无功效。

引 言: 这段经文可能是歌罗西书中最难理解的一个段落, 具体如何在现 实中应用这段经文也很难。因为歌罗西教会出现的错误的教导、促使保罗写下

了这封书信。歌罗西教会在第一个世纪所面临的处境和我们今天所面临的有足够的相似之处,使我们对这段经文的查考有了切身相关的意义。

或许解开这段经文的最好的方法是为你提供这段经文论证的总结。我鼓励你存着祷告的心仔细阅读这段经文,然后我会提出我对这段经文的理解的简单概括。在随后的查考过程中,我们将多次回到这段圣经,集中讨论我们今天特别关注的具体内容。

现在, 先来看看我对保罗所说的这段话的一个概括。

假教师声称,他们能够独立于耶稣基督而获得更高形式的灵性和圣洁(19节)。因此,从本质上讲,这种错误的教导是主张一个生命可以通往圆满和蒙神恩惠的途径,却拒绝满足于我们惟独在耶稣基督里所拥有的一切(类似于保罗之前在2:1-10所说的)。

为了达到这种优越的地位,他们坚持认为一个人必须严格遵循禁欲主义的生活方式。这意味着要禁戒烈性饮料——很可能是酒,和某些食物——也许是肉(16节)。在遵守某些宗教节期和圣日时,也必须严格地一丝不苟(16节)。这种特殊形式的禁欲主义要求一个人否定自己身体基本的需要,并愿意忍受其他形式的身体虐待(18,23节)。这不禁让我想起了丹·布朗的小说《达芬奇密码》中的塞拉斯,那个得了白化病的天主事工会的修道士。

这一运动的领导人已经制定了一长串需要禁止的行为,人们必须努力避免这些行为(21-22节)。如果一个人证明自己忠实于遵守这些圣经以外的和苦行主义的做法,并热衷于对天使的崇拜(18节),他们可能会领受到某些宗教异象,在这些异象中,他们可以看到普通信徒看不到和经历不到的东西(18节)。所有这些都表明他们在灵性上比普通人更加优秀。

使徒对这种所谓的"敬虔的"行为的反应是尖锐而明确的。他告诉我们,我们不应该让这些人仅仅因为我们没有遵从他们的指示(16,18节),就认为自己低人一等,或者失去了我们获得最终奖赏的资格(例如蒙神的悦纳和与神的团契)。毕竟,旧约的宗教节期和圣日只不过是指向耶稣基督的影子,他们在基督里都已经得到成全(17节)。换句话说,如果我们有了他,我们就不需要它们了。

尽管你可能认为这种"敬虔"的委身是灵性达到某种高度的标志,但事实

上它只不过是肉体的情欲和不敬虔思想的产物(18节),是拒绝通过耶稣基督 寻求神的能力、引导和成长的结果(19节)。

毕竟,如果你已经与基督同死(就像11-15节所表明的),为什么你仍然 像在世俗中活着,似乎世界和那些试图控制世界的邪灵还能掌管你的生命呢? (20节)所以要抗拒他们所有希望辖制你的企图(20节),坚决与顺从他们的 命令和规条的倾向做斗争(20-21节)。他们沉迷于宗教活动和物质的东西, 这些东西最终都将败坏和灭亡,在将来的生命中没有丝毫的地位(22节)。此 外,他们"敬虔"的态度是人为的;不是从神那里来的(22节)。他们把这些 东西编造出来,是为了推动他们自己的宗教议程(23节)。

这种行为的诱惑力在于,表面上看起来是那么的属灵! 它在控制肉体的欲望 方面似乎很明智, 也很有效(23节)。但是事实并非如此。苦待自己的身体或 要求自己去做一些圣经在任何地方并不赞同的行为,可能使你看起来好像对神 有一种别人没有的特别的委身,然而它们对于你战胜试探和征服情欲来说其实 都是一个假象(23节)。

很明显,保罗所讲的是一种特别致命的律法主义形式,它威胁着歌罗西教 会基督徒的生命、自由和喜乐。我们接下来的任务就是在具体的内容上解开这 种会给真正的基督信仰在属灵上带来极大破坏的谬误。

"不可让人论断你们" (2:16-17)

在某种意义上,神的恩典永远是对人性的威胁。你会问,为什么是威胁? 因为恩典会破坏我们为了使自己称义而做出的各种努力。恩典与人类的骄傲背 道而驰, 也与我们为自己的成就自夸的冲动背道而驰。恩典要求我们把所有的 赞美都归给神。我们尽自己最大的努力建立了一个我们可以加在自己和他人身 上的可以做什么和不可以做什么的清单,我们以为照着这个清单去做,就可以 满足神接纳我们的要求,而恩典却破坏了我们为之付出的所有的努力。恩典只 要求一件事: 为着耶稣基督所作的,而不是我们自己所做的,将一切的荣耀、 尊贵和美名都归给耶稣基督。人性本能地厌恶这一点。

这就是为什么无论在哪里传扬福音带来的恩典, 律法主义的丑陋面孔就会 在那里出现。一旦你宣告神以其丰富的恩典, 在耶稣基督里以及在他所完成的 工作中给了我们所需要的一切, 你尽可以放心, 堕落的人性一定会起来抗议,

并试图在某些地方偷偷地加入一条或者几条我们以自己的力量,或者不需要依靠神的能力就可以履行遵守的规则、条例或仪式,以此来提高我们的属灵地位或从神那里获得一些奖赏,使我们觉得神好像欠了我们什么似的。

歌罗西教会的信徒听了神恩典的福音,并且借着恩典领受了。他们已经从自我依靠、自以为义的傲慢中回转过来,完全信靠神在耶稣基督里为他们做成的一切。但在歌罗西教会中仍然有一些人,就像我们时代一样也到处都有类似的人,他们不知满足。我们知道他们在做什么,是因为保罗充满热情,甚至非常激烈地告诫我们: "不可让人论断你们!"(西2:16节)。

这些假教师的关注点是多方面的,而且是多种多样的,但在16-17节,保罗特别提到两件事。第一,恩典的仇敌坚持要求歌罗西教会的基督徒禁止食用某些食物和饮料。这肯定不可能是指旧约在饮食上的规定,因为摩西律法从来没有规定人可以喝或者不可以喝什么饮料(当然也有少数例外,比如那些发过誓愿的拿细耳人)。

相反地,这些人可能要求完全禁止食用肉类和烈性饮料,而不管你吃喝的量是多是少。他们很可能相信禁欲本身更能讨神的喜悦。换句话说,就像今天的许多人一样,他们相信舍己自我牺牲在本质上更加属灵,或者说是对神更加火热的象征,不管这种行为或经历可能是什么。据说,能够对摆在面前的吃的或喝的东西说"不"的自律行为被认为是对神真正的敬虔和委身的标志。

也许他们害怕通过分享某些食物和饮料或参与某些实践活动,他们的灵性会在某种程度上受到污染。他们可能认为某些行为会削弱他们的宗教热情,甚至可能使他们面临更大的罪恶。新约圣经中没有任何地方认可这种观点。当然,那些过度放纵、饮酒饮食过度的人确实应该受到指责(醉酒是绝对不允许的)。但这并不是因为那些行为本身就比禁止某些饮食更不敬虔。

很明显,在歌罗西教会出现的异端声称,那些在基督里享受自由,在圣经 所规定的范围内吃喝的人,要么是被定罪的,要么是正处于失去神的认可的边 缘,或者类似这样的观念。"不",保罗说,"不可让人论断你们!"

这种特殊的律法主义的第二个特征表明,它很可能涉及到犹太教的因素,因为"节期"、"月朔"和"安息日"无疑是指犹太年历中的神圣的日子(具体地说,是每年、每月和每周需要遵守的仪式)。这种语言在旧约中经常被用

来描述神圣的时刻,它们在摩西之约中对所有人都有约束力(见代上23:31;代 下2:4: 31:3: 结45:17: 何2:11)。

保罗说,遵守这些礼仪"原是后事的影儿"(17节)。当然, "后事"指 的是"将来的事",但对保罗来说,那已经不是"将来的事"了,而是对那些 生活在遵守这些圣日礼仪的义务还生效时的人来说,是"将来的事"(参林前 5:7-8:来8:5:10:1)。在摩西之约时期,这些礼仪当然有自己的地位,它们实 现了神荣耀的目的。但这个目的所指向的是耶稣基督!它们是基督的象征。这 些都是对一个更伟大、更实在的实际的预表,这个实际现在在耶稣基督和我们 因信他而拥有的一切中,已经完全显现出来了。

这就是保罗为什么劝诫歌罗西教会(还有我们),如果他们选择不遵守这 些节目的礼仪,不遵守旧约律法相关的规条,就不要让别人认为他们是二等基 督徒。因为, 这些条例所象征的一切, 所预表的一切, 它们所要教导和成就的 一切,现在都在耶稣基督里得到了充分的、最彻底的成全!

基督徒是否有自由可以选择不吃某些食物和饮料呢?当然可以。只要你不 把你的选择强加给别人,或者暗示别人不这样做就没有达到让神接受的标准。

基督徒是否可以自由选择遵守第16节中提到的那些宗教节期和圣日呢? 是的。但不是因为你认为,在神面前,你现在比那些不遵守的人更圣洁,更虔 诚, 更蒙他的悦纳。

事实上,如果你现在已经在基督里拥有了遵守宗教节期和圣日礼仪所能为 你提供的一切, 甚至更多, 你为什么还要去遵守这些礼仪呢? 你遵守这些礼仪 的行为不是有接近于否认它们在基督里已经得到成全的危险吗? 你的遵守会不 会因为不断地把你带回到影子和预表的时代,而破坏了你对基督是谁和他的成 就的享受呢?

无论如何,我们最好听从保罗的劝告。当心那些律法主义者!我们要提防 那些以神没有要求的行为和遵守礼仪的行为来判断属灵价值的人。神在基督里 所赐给我们的恩典已经足够了。

"不可让人夺去你们的奖赏" (2:18-19)

今天, 在各种级别的体育竞赛中, 教练常常会故意让自己出局, 以此来激 励自己的比赛队伍。他们可能不得不支付罚款,并可能失去某些球迷的尊重,

但他们认为这是值得付出的代价,如果这样做能够有助于激发那些丧失斗志、无动于衷的队员心中比赛的热情。

当保罗告诉歌罗西教会的基督徒, "不可让人夺去你们的奖赏"(18节),他用了一个词,在古代,这个词的意思通常是, "对某人作出不利的决定",或"作为对你的裁判",因此"宣布你不合格"。保罗的意思是,如果我们仍然沿用体育比赛的比喻,那就是, "不要让任何人因为你涉嫌违反了神从未强加的规则而把你罚出比赛"。

这些律法主义者凭什么敢说歌罗西教会的基督徒没有达到真正门徒的标准,因而可以取消他们属灵上的资格呢?

F. F. Bruce至少在一定程度上,通过提醒我们,"有些人喜欢炫耀非凡的虔诚",回答了这个问题。"他们假装找到了通往灵性体验更高层面的道路,就好像他们被带入了神圣的神秘之中,这给了他们比缺乏这样经验的人无限的优势。另一些人则是受到了这种人的欺骗,因为这种说法让那些总喜欢'内部核心圈子'的人印象深刻,但是(使徒说)不要被这样的人误导"。不可让人夺去你们的奖赏。

保罗提到了这类"属灵势利眼"的五个特点。

首先,他们坚持"苦行生活"(第18节,ESV)。这个词在新约中通常被翻译成"谦虚""谦卑"。不过,很明显,保罗是以一种消极的态度使用它的。吕振中译本将其翻译为"卑抑自己",就是人们愿意接受卑微甚至痛苦,以增强其外表上的虔诚。那么,这就是一种虚假的谦卑,新国际译本就是这样翻译的,就像一个人因为如此谦卑以至于骄傲地佩戴上了勋章!

一些人认为,这个词也可以指禁食和其他形式的对自己身体的苦待,这会使他们与众不同,成为特别委身的人,从而特别值得别人的尊敬和称赞。事实上,在歌罗西书2:23中,保罗再次使用了"谦卑"一词,并将其与"苦待己身"联系起来。如果这就是保罗心中所想的,他指的就是耶稣在马太福音6:16-18中所谴责的,"你们禁食的时候,不可象那假冒为善的人,脸上带着愁容;因为他们把脸弄得难看,故意叫人看出他们是禁食"。

所以,我们澄清一下。如果保罗在这里指的是禁食(我们并不能确定他指的就是禁食),他并不是在谴责这种做法本身,而是它所遭到的曲解和误用。

如果禁食,或任何身体上的自我节制,被过分地提升为真正灵性的一个基本标志,或被用作在别人面前炫耀我们的虔诚和声称我们优越于他们的手段,那就必须受到谴责。但如果它是为了正确的理由而追求,并按照圣经的指导原则来实践,它可以带来巨大的属灵上的利益。

第二,他们"敬拜天使"(18节)。由于保罗的话模棱两可,这是一节出了名的有争议的经文。我将试着简单地解释一下各种释经上的选项。

一方面,它可以指天使自己对神的敬拜(参见启示录4-5)。如果是这样的话,那些假教师声称自己是异常属灵的,因为他们对神的敬拜不是那种与其他的、仅仅只有人参与的敬拜,而是一种特别崇高的、特别独特的经历,他们与天上的天使天军一起敬拜赞美神。

我不愿意接受这种观点有两个原因。首先,虽然在语法上是可能的,但实际上是不可能的。但第二,更重要的是,为什么基督徒与天使一起敬拜和尊崇神被看作不正当呢?少数人凭什么宣称他们有这种特权?希伯来书12:22-23告诉我们: "你们乃是来到锡安山,永生神的城邑,就是天上的耶路撒冷。那里有千万的天使,有名录在天上诸长子之会所共聚的总会。"后者很可能是指天使对神的敬拜。在启示录4-5中,没有任何迹象表明,如果使徒约翰在由无数天使组成的大军中赞美神,他就有犯罪的危险。所以,我觉得说保罗谴责与天使一起崇拜的想法是有点过分了。如果这是一个由排外的精英分子组成的内部圈子提出的要求,他们坚持认为自己有机会参加属天的庆祝,而其他较低级的圣徒却没有机会,那么这才是应该受到谴责的理由。

当然,保罗的意思可能是,这些异端分子在敬拜天使,把惟独神才配得的赞美和尊荣归给了他们(参见启19:10; 22:8-9)。如果是这样的话,保罗为什么不更加严厉和明确地谴责这种行为是亵渎神的偶像崇拜呢?

还有另外一个选项, David Garland指出, "有人声称, 歌罗西的谬误分子认为天使参与了世界的创造和管治, 把天使当作人与神之间的桥梁来敬拜。这些天使可能被认为是恶意而需要安抚, 或是善意会给人祝福的。他们所谓的'敬拜', 可能只是安抚天使以免予灾祸, 或祈求天使保护。"(197页)

换句话说,翻译为"敬拜"的这个词可能更接近于"召唤"或"施行魔法"的意思。那么,这些人就会有罪恶感,因为他们参与了某种魔法,恳求天

使驱除邪恶,或者提供人身保护,或者给他们的日常努力带来祝福和成功。

无论如何,在歌罗西教会(在我们这个时代很多时候也是如此),有一种过度和不恰当的对天使的关注,以及天使对人类生活的介入。保罗认为这种关注削弱了耶稣基督的中心地位和至高无上的尊荣。我们最好听从他的警告!

第三,他们根据所看到的异象(18节),作为他们超级属灵的理由。也许他们声称这些异象是不断地禁食和身体苦行带来的结果,甚至是沉浸在迷狂的漩涡和天使崇拜的狂喜中(当然,这又要看是什么意思)。无论如何,他们都认为自己是一个属灵精英俱乐部的成员,靠的是奇异的超自然经验。只有那些"亲身经历过、做过那种事"的人,才真正"有资格"站在神的面前。

再次,有必要说明澄清一下。保罗对他们的"异象"经历的谴责并不是对所有的启示性经历的全盘否定。保罗自己也有过异象(参看徒18:9-10; 林后12:1-10),彼得和亚拿尼亚(徒9:10ff)也有过异象,这仅仅是几个例子而已。事实上,彼得描述的启示性的异象是圣灵在当时那个时代的工作的特点(徒2:17ff)。因此,保罗所关心的是属灵精英主义的主张,他们用这些异象经验来"否定"所谓的"低级"圣徒的资格。这些所谓的超自然的经历并没有导致敬虔,反而导致傲慢,正如下一点所表明的那样。

第四,因为"自己的欲心",或者更确切地说,"肉欲之心思"(18节,吕振中译本),他们"无故地自高自大"。我发现很有启发性的一点是,我们有可能从事许多具有深刻超自然倾向的"属灵"活动,但却完全被肉体所控制和驱使!有些人以反复出现的不同寻常的神迹经历为基础,不断地炫耀自己,炫耀他们的"事工"(甚至他们的银行账户)。这样的人,我们要当心。同样,我们不否认这种情形偶尔会发生。

第五,也是最后一点,他们的根本问题,正如第19节所阐明的,在于他们从耶稣基督以外寻求属灵的力量、属灵的支持和属灵的引导。但神已经命定,真正的成长、真正的敬虔、以及讨他喜悦和赞美的生活,来源于对教会的元首耶稣基督的有意识的依靠,并且来源于我们靠着他滋养自己的生命。

总之,我相信禁食的功效、天使的服事和启示性的异象。但是,当这些(或任何其他敬虔的行为)被华而不实地引用为超级灵性的标志,并被人利用来谋取个人的利益和名声时,我们最好听从保罗的建议和警告。

不可让人辖制你们(2:20-23)

也许禁欲主义、苦行主义是一种最阴险的律法主义。并不是所有的禁欲主 义都是坏的、教会里的许多人都需要一点自律和自制。我们生活在一个讨度放 纵的社会里,有时唯一的罪恶似乎就是禁欲。保罗提到敬虔的禁欲主义,他说: "我是攻克己身,叫身服我",为了"在场上赛跑"的时候可以"得着奖赏" (林前9:24-27)。

而另一方面、歌罗西书2:20-23中描述的是另一种有罪的禁欲主义、它的内 容是这样的:

20你们若是与基督同死,脱离了世上的小学,为甚么仍象在世俗中活着、 服从那不可拿、不可尝、不可摸等类的规条呢?

22这都是照人所吩咐、所教导的。说到这一切,正用的时候就都败坏了。 23这些规条使人徒有智慧之名,用私意崇拜,自表谦卑,苦待己身,其实在克 制肉体的情欲上是毫无功效。

在这里,保罗想到的是那些把人为的关于身体和行为的规条强加于人的 人,他们以这些规条作为加强人与神的关系的手段。对禁欲主义者来说,身体 是一个需要被惩罚、被否定、甚至被虐待的东西。身体被认为是邪恶的、打败 它的唯一方法就是消灭任何可能引发欲望的东西。采取措施,将食物和饮料的 摄入量减少到不可减少的最低限度。简而言之,禁欲主义就是相信,如果你把 身体上的消极因素减少得越多, 你就会在灵性的积极因素上得到得越多。单纯 的洮避就会成为通向圣洁的涂径。

使徒这里的意思是说, "受洗归入基督的死, 意思就是向这一切东西 死——不论这些东西是怎样表现,也不管是什么时候表现出来。基督徒抵抗这 样的错误最重要的方法,就是与头——基督紧密相连,认识到我们已经与基督 一同向辖制这个宇宙的星宿之灵死了,尽管世界有种种不同的规条。当我们明 白自己在基督里已经有了得救的确据,不论别人怎样论断我们,说我们不合 格,我们也不会因为他们的猛撞而偏离正确的路线。"(David Garland, p210)

保罗对基督徒生活中的律法主义态度的回应是无情的。他以四个理由来指 责这种做法。

首先,所有这些事情"正用的时候就都败坏了"(22节)。他们的禁止清

单上所列的东西都是物质世界中注定要消亡的、容易腐坏变质的东西,甚至正在使用它们的时候,它们就败坏了。

第二,这样的规则是人为的,不是神设立的。保罗说,他们是"照人所吩咐、所教导的"(22节)。如同前面我们提到的,这是律法主义的本质:在神保持沉默的地方,要求别人遵从你的良心。这样的规则不是来自神的启示,而是来自人类自身的聪明。

第三,这种属灵的生活态度只是一种表面上的智慧。保罗说:"这些规条使人徒有智慧之名,用私意崇拜,自表谦卑,苦待己身。"当你看一个人如此专心致志、严于律己,甚至连自己的普通日常生活也要牺牲的时候,很容易被这属灵的外表所欺骗。这样的人看起来很委身,很虔诚,很圣洁,但表象的确可以欺骗人。

第四,也是最后,也许是保罗最重要的思想。尽管这种宗教行为产生了表面上的灵性,但"其实在克制肉体的情欲上是毫无功效"(23节)。人自己的宗教创造力所产生的规则和禁令以及自我否定,在遏制肉体的欲望方面是完全无效的。情欲会嘲笑任何这种抑制情欲表达的企图,禁欲主义本身并不能帮助你控制住罪恶的欲望,也不能使你在与试探引诱的争战中获得能力。

应该做什么呢?保罗肯定不会仅仅是谴责无效的东西。他肯定会提供一个更符合圣经的选择。他当然会。不幸的是,在他写给歌罗西教会的书信的第二章和第三章之间的划分往往会模糊他的观点,但保罗不必为此负责。就像新约中所有书卷的章节的划分一样,这是后世圣经抄写员和圣经学者的工作。

保罗确实有一种解决肉体放纵的方法,非常简单。在第三章紧接着的几节 经文中可以找到这样的话: "所以,你们若真与基督一同复活,就当求在上面 的事;那里有基督坐在神的右边。2你们要思念上面的事,不要思念地上的事" (西3:1-2)。

这两节经文中我们特别要留意其中提到的"上面的事"和"那里有基督",圣经在许多其他场合已经不止一次地表达过这样的观点:圣洁,在这种情况下,就是对"肉体的情欲"(23节)说"不"的能力,不是来自严格的禁欲主义或自我克制,而是来自一个被复活的基督的美丽和威严所吸引和掌管的心灵,以及我们在他里面所得到的在天上的一切!



经文: 歌罗西书3:1-11

□讲员/陈丰盛 牧师



所以, 你们若真与基督一同复活, 就当求在上面的 事;那里有基督坐在神的右边。你们要思念上面的事,不 要思念地上的事。因为你们已经死了,你们的生命与基督 一同藏在 神里面。基督是我们的生命, 他显现的时候, 你 们也要与他一同显现在荣耀里。所以,要治死你们在地上 的肢体,就如淫乱、污秽、邪情、恶欲,和贪婪(贪婪就 与拜偶像一样)。因这些事, 神的忿怒必临到那悖逆之 子。当你们在这些事中活着的时候,也曾这样行过。但现



在你们要弃绝这一切的事,以及恼恨、忿怒、恶毒(或译:阴毒)、毁谤,并 口中污秽的言语。不要彼此说谎;因你们已经脱去旧人和旧人的行为,穿上了 新人。这新人在知识上渐渐更新,正如造他主的形像。在此并不分希腊人、犹 太人,受割礼的、未受割礼的,化外人、西古提人,为奴的、自主的,惟有基 督是包括一切,又住在各人之内。(西3:1-11)

讲入《歌罗西书》第3章, 经文从教义的阐释或对异端的辨析转向基督徒的 信仰生活的教导。而3:1-4则是起到承上启下作用的经文,是3:5-4:6的概括 或引言。

#### 一、追求方向的更新(3:1-4)

"所以,你们若真与基督一同复活,就当求在上面的事;那里有基督坐在神的右边。你们要思念上面的事,不要思念地上的事。因为你们已经死了,你们的生命与基督一同藏在神里面。基督是我们的生命,他显现的时候,你们也要与他一同显现在荣耀里。"(3:1-4)

从经文本身,经文一开始用"所以"来连接上下文,指明接下来所要谈论的内容正是由于上文教义的解释而来。保罗特别指出在真理上的一种认识及生命改变的事实,就是"与基督一同复活"。这是在基督里所成就的事实,是基督救赎即成的事实,"若真与……"就表明基督徒与基督一同复活的生命需要有其应有的表现,正如保罗在《以弗所书》中所表达的:"既然蒙召,行事为人就当与蒙召的恩相称"(弗4:1)。指明真基督徒必然会活出一种与众不同的生活。不过,这里所强调的是"复活"的生命。

"就当求上面的事",就指明基督徒复活生命的与众不同。保罗指出"上面"有什么?"有基督坐在神的右边"。这成为基督徒生命的盼望,虽然继续生活在世界上,但他的盼望在天上,因为那复活的主在天上,坐在父神的右边。

保罗再次强调"你们要思念上面的事,不要思念地上的事",原因是"你们已经死了,你们的生命与基督一同藏在神里面"。这里所显明的是复活的基督徒在活着的时候虽然不能马上去到天上,但他那"已死"的生命,使他与基督一同藏在神的里面。最后,讲到将来的事,因为"基督是我们的生命"在将来基督显现的时候,基督徒必将"也要与他一同显现在荣耀里。"

概括以上经文的思路,我们看到保罗提出为什么复活的基督徒需要去思念上面的事?概而言之,就是"在基督里"(本书的主题),即因:因救赎与基督一同复活、因盼望将来与基督同坐、因死亡与基督同藏在神里面、因基督将来同在荣耀里。

你的身份决定你的思想与行为,但你若没有身份的自觉,可能就没有恰当 的思想与行为。乞丐,我们一看到就知道他是乞丐,是因为他视自己是乞丐, 他的行为举止也与乞丐相称。国家领导人有其特别的权力与特权,以致他所做 的事与身份相等。基督徒因基督而成为神的儿女、得与基督同坐在宝座上、也 应当时常自觉自己的身份与地位,不能仍然活在那种陷在罪恶之中,过着与神 隔绝的生活。我们必须不断地通过读经、祷告、敬拜、服侍,将我们的情感与 注意力集中在天上的事,并在生活的每个时间与地点,都活出天上子民的形 象,因为我们本身就是属天的子民。(例子:我原来有个同学,名字叫"天 民",但他却不认识主)

#### 二、脱去旧人及行为(3:5-9)

"所以,要治死你们在地上的肢体,就如淫乱、污秽、邪情、恶欲,和贪 婪(贪婪就与拜偶像一样)。因这些事, 神的忿怒必临到那悖逆之子。当你 们在这些事中活着的时候,也曾这样行过。但现在你们要弃绝这一切的事,以 及恼恨、忿怒、恶毒(或译:阴毒)、毁谤、并口中污秽的言语。不要彼此说 谎:因你们已经脱去旧人和旧人的行为。"(3:5-9)

保罗从正面转向负面,提醒我们要"治死……地上的肢体"。对于很多人 来说,他们不喜欢负面的东西,一味地要"正能量",不要"负能量"。所以 出现一些"鸡汤"类的打气,如:"我是最棒的"、"我一定能成功"。在教 会里也会有一些类似"鸡汤"的说法,如:"我是神最好的创造"、"我是圣 洁的"、"我一定能够得胜"。其实,这些本来没有大问题,但若是忽略了神 的恩典、离开基督的救赎、只是一味高抬个人、满足个人、就演变成不符合圣 经的"鸡汤"。

对于基督徒而言, 想要在生命上与众不同, 在生活上活出基督的生命, 就 必须正视那些"负能量"的东西,决不是忽略它,用"正能量"来驱逐它,就 可以去除。这些所谓的负能量,就是从亚当来的原罪及生活中的罪行,就如同 病人身上的毒瘤,必须用手术的方式来割除,不然就会成为巨大的隐患,甚至 危及生命。所以,保罗提醒说:"要治死……"。保罗更是指出"要治死"的 不是一种"身外之物",不理它、不动它、不想它,就可以去除,反而是与你 共生的"肢体",是"甩不开"的。"要治死"是一种命令,不是当作一个过 去已经成就的事实,而是一件需要作的事。'我们在基督里得救恩、成为圣徒, 是一种已经成就的事实,但我们会犯罪的事实却是我们需要"治死"的,因为

<sup>1</sup> 鲍会园:《歌罗西书注释》,香港:天道书楼,1980年11月,第137页。

我们不会因成为基督徒而自然除去犯罪的欲望,反而可能因此而更使我们的心灵成为一个与罪恶交战的战场(马丁·路德语)。

保罗在这里提到旧人的罪行,分为三类:

- A. 关乎私欲的罪:淫乱、污秽、邪情、恶欲,和贪婪。"淫乱"是指性方面的不道德;"污秽"指与奢华和随便的生活相连的好色不洁;"邪情"指的是对不道德的性感到兴奋的意念状态;"恶欲"中的"恶"很重要,使正当的欲望变成罪恶,所以这里指的是卑鄙、邪恶的欲望;"贪婪"是一种总想索取得更多的罪,不管是更多东西还是更多快乐。
- B. 关乎心性的罪: 恼恨、忿怒、恶毒。"恼恨"与"忿怒"本身的分别不大,有时两个字互相交换使用。本处的"恼恨"与3:6中"忿怒"是同一个词,在那里是指神的"忿怒"。神具有绝对的主权与权威,而人的"忿怒"往往会"扮演神",并以我们的态度对他人实行最终的审判。这里的"恼恨"是指一种内心里面深藏的一种情感,"不可含怒到日落"(弗4:26),就是这个意思。这里的"忿怒"是指爆发出来的忿怒,如《启示录》中的"大巴比伦倾倒了,它曾经叫列国喝它淫乱烈怒的酒"(14:8)。"恶毒"是一个很普通的、意义广泛的字,其基本的意义是"不好",或指极败坏的恶事,即一个人心怀恶意。
- C. 关乎言语的罪: 毁谤、污秽的言语、说谎。"毁谤"一词用在反对神的词句上常译作"亵渎",用在人的身上则是"诋毁"。"污秽的言语"的重点不在"污秽",而在"粗言",指不真实的,对人有伤害的,或污辱性的话语。"不要彼此说谎"就要求"基督徒必须绝对诚实,不论是善意或恶意,也不论在什么情况之下,基督徒都不能说谎。不单是那些明显直接的谎话,连那些半真半假的话语,甚至于可能给人错误印象的行动,都不应当有。完全的诚实应该是基督徒生活的一个记号。"<sup>2</sup>

本段经文的结束,保罗说:"因为你们已经脱去了旧人和旧人的行为"。结合上文关于"地上的肢体",我们得出一个属灵的原则:"真正的基督徒在灵里有两个生命,一个是旧人的生命,一个是重生的新生命。得救的人'与基督同死了',是在属灵的原则上、生命的关系上与基督同死;这并不是说他旧人的生命因此就被除掉,不再存在。基督徒的旧人若完全不存在了,他的生活就不会再有软弱,那么他自然可以过一个完全圣洁的生活了;但事实上并不是

<sup>2</sup> 鲍会园:《歌罗西书注释》,香港:天道书楼,1980年11月,第143页。

这样。"<sup>3</sup>在这里的"脱去旧人"是过去与主同死的时候已经成就的事实,但更 重要的是需要进一步"治死"老家,脱去"旧人的行为",这是对与基督复活 的基督徒必须学习的功课。

#### 三、新人全人的更新(3:10-11)

保罗最后说: "穿上了新人。这新人在知识上渐渐更新,正如诰他主的 形像。在此并不分希腊人、犹太人,受割礼的、未受割礼的,化外人、西古 提人,为奴的、自主的,惟有基督是包括一切,又住在各人之内。"(3: 10-11)

"穿上了新人"与前面的"脱去了旧人"相对应,且是同时发生的。一个 人与基督同死的时候,"脱去旧人"、"穿上新人"就在他的生命里作成了。 这就是加尔文对重生的定义,即重生包括两个部分:除去旧人,穿上新人。 《丁道尔新约圣经注释》指: "保罗在此可能暗指人人熟知的洗礼画面,受洗 的人脱下旧衣穿上新衣,象征他转移阵营的事实(希腊文'脱下旧人'及'穿 上新人'用的是简单过去分词,表示这种行动是独一目无法重复的。"4

保罗解释新人的特点:"这新人在知识上渐渐更新,正如诰他主的形 像",可译为"这新人照着他的创造者的形像渐渐更新"。布鲁斯认为保罗这 里指的是创世记的记载说的:他认为第一个亚当就是我们的"旧人",第二个 亚当就是我们的"新人":第二个亚当,当然就是指基督。保罗在加3:27和罗 13: 14中的"披戴"基督和这里的"穿上"新人是同一个字。基督徒因重生而 得着基督的生命、即脱去在亚当里的旧人、而披戴在基督里的新人。甚至我们 可以更进一步理解为,在基督里,我们重新得回那在创造时候的生命,是在基 督里完全更新的。而这种"知识上的渐渐更新",就是因得着真理而更加认识 主、有属灵的知识和分辨。

经文的最后,保罗带出一种在基督里的"合一"状态,就是原本因罪而分 离的种族、国籍、宗教背景、文明差异、社会阶级,因救赎共同在基督里,因 为"惟有基督是一切,也在一切之内"。

<sup>3</sup> 鲍会园:《歌罗西书注释》,香港:天道书楼,1980年11月,第143页。

赖特:《丁道尔新约圣经注释:歌罗西书、腓利门书》,贺安慈译,台北:校园书房出版 社, 1994年7月, 第140页。



经文: 歌罗西书3:12-17

□讲员/詹静波 牧师





12所以你们既是神的选民,圣洁蒙爱的人,就要存 (原文作"穿"。下同)怜悯、恩慈、谦虚、温柔、忍耐 的心。13倘若这人与那人有嫌隙,总要彼此包容,彼此饶恕;主怎样饶恕了你们,你们也要怎样饶恕人。14在这一 切之外,要存着爱心,爱心就是联络全德的。15又要叫基督的平安在你们心里作主,你们也为此蒙召,归为一体,且要存感谢的心。16当用各样的智慧,把基督的道理丰丰富富地存在

心里,以各样的智慧"),用诗章、颂词、灵歌,彼此教导,互相劝戒,心被 恩感,歌颂神。17无论作什么,或说话、或行事,都要奉主耶稣的名,藉着他 感谢父神。

引 **言**:基督徒既然成了新人,就应当有新人的表现。基督徒里面的新人要经常照着主的形像更新,更像主的样式。第十二节讲到基督徒在人面前的生活应有的美德;第十三节讲到在不如意的情况之下应有的表现。跟着两节讲到基督徒生活应有的特征——爱心,和他生活中平衡的力量,就是基督的平安(第14-15节)。第十六节讲到团体敬拜,在真理上得造就,彼此有交通,并向

神献上感谢和赞美。最后,第十七节可说是道出全书的主题,基督徒生活中的 意义:一切都是以基督为中心。

#### 一、为什么要活出新人(3:12上)

3:12上"所以,你们既是神的选民,圣洁蒙爱的人",这就是我们应当活 出各种美德的理由。神拣选我们的目的,不是叫我们继续讨罪恶的生活,而是 叫我们过圣洁的生活,将他的荣美,他的生命表现出来。我们既然蒙拣选,作 了神的选民,应该有以下的德行,这才跟神选民的身份相称。

"拣洗"的思想源自旧约,以色列人是神所拣选的百姓;在新约,同一 个观念应用在教会的信徒身上,属主的人是神所拣选的人。神的拣选是承受救 恩,人不是靠着自己的刻苦生活来得救。蒙神拣选的人,最终要无瑕疵的被呈 献到神面前,因此我们的生活应该与蒙拣洗的身分相称。

"圣洁"一语和前面一章二节的"圣徒"是同字,基本的意思是从世界中 分别出来。圣洁是基督救赎所成就的恩典,我们原是污秽的,神却使我们成为 圣洁。一个蒙拣洗的人就是从世界中被分别出来的人。基督徒如果没有美好生 活的见证,就辜负了神的奇妙作为和恩典。

"蒙爱",是我们领受神的慈爱,我们是神所宝贵、所爱顾的人。每逢罪 恶的试探临到我们,或者遇到环境的挑战的时候,要想到自己是主所爱的人, 不应该叫爱我们的主失望。

# 二、新人应有的美德(3:12下-15)

3:12下"就要存怜悯、恩慈、谦卑、温柔和忍耐的心"。

"存"原文是"穿上"。"心"一词原来是指"肠子"或内脏;当时的 人认为人的情感是在肠子里,就如同中国人认为人的情感是在"心"里一样。 穿上怜悯的心,怜悯是内在的品格,同时也要把他表现在实际的生活中,像衣 服穿在身上那样。"怜悯"原来是指内心的情感表达出来的表现。意思是内里 一种极大怜悯的心, 使我们愿意不顾一切的去帮助别人。"恩慈", 原文是善 待人,慷慨之意。神有巨大的恩慈,祂先恩待了我们、我们也要去善待别人。 "谦虚",是看别人比自己强;虚怀若谷的人,愿意倾听、接受人的批评。

"温柔",是能承受一切打击而不反击;温柔不是软弱,不是没有怒气,而是没有不健全的情绪,并具有了不起的自制力。"忍耐",是从受挫与受屈的痛苦经验中所产生的毅力与忍受,忍受痛苦的心,这种痛苦是出于别人的过失,或是故意的伤害,我们仍然不发怒,不记恨,不报复。

3:13 "倘若这人与那人有嫌隙,总要彼此宽容,互相饶恕"。

"嫌隙"是指一种使人不满或埋怨的事。这样的埋怨可能真正有理由,也可能是出于误会;不论大事或小事,主里面弟兄姊妹之间应当彼此饶恕。我们无法知道别人心中的想法,也不可能时刻保持充分理智和客观,情绪也会叫人盲目,从而发生种种污秽。彼此饶恕,就能堵住这些破口,不让魔鬼有可乘之机。教会团体生活里面,难免因过失或误会,而令人有不满或抱怨的情形。"主怎样饶恕了你们,你们也要照样的饶恕人",主的饶恕是完全不再纪念,不再追究,不留痕迹,不翻旧账;我们也要这样彻底完全地饶恕别人,不让嫌隙存留在心里。

3:14 "在这一切之外,要存着爱心,爱心就是联系全德的"。

这里的"存着"也和前面的"穿上"是同字。"爱心就是联系全德的",古时人穿的衣服都是宽大或松弛的,身上的衣服都穿好了以后,要束上一条腰带,才算装束齐备,才能够自由地行动或工作;如果没有用腰带束起来,他身上有些衣服也许对他没有帮助,反成了他行动上的拦阻。前面所讲基督徒生活中那些美德都非常重要,但需要用爱心将这些美德联系到一起,基督徒的生活才能成为一个完全的整体。因此保罗说,"在这一切之上",在前面所提的那一切美德之上,"还要穿上爱心",基督徒的生活才能成为完全。信徒的各种美德,是以爱心为根基,若没有爱,单独的谦卑、忍耐、慈怜、温柔、信实等,都可能带着虚假的成分,不能长存,也不能使人得益处。

3:15 "又要让基督的平安在你们心里作主"。

基督的平安是基督所赐的平安,"我留下平安给你们,我把自己的平安赐给你们"。这种平安可以有两个解释。一个解释是说,平安是指基督徒彼此之间的关系;另一个解解释认为平安是指基督徒内心的平安,在困难当中,或在压力底下仍然不失掉内心的平安。内心的平安和彼此间的平安虽然不是同一件事,但很多时候却是分不开的。特别在基督徒的生活中,这两件事的关系更加密切,因此这里的平安应该包括两方面的意义。

人的平安很有限,只有基督的平安,才是安息、得胜的平安。"作主"本

来的意思是运动场上作评判,后来渐渐演变成"管理"的意思。"让基督的平 安在你们心里作主"就是在基督徒整个生活中,不论遇到甚么困难、冲突、纷 争、思想或情感上需要决定的事,或者基督徒彼此之间的困难,都要让基督的 平安作我们决定的原则。要衡量,有没有违背和破坏基督在我们心里所赐的平 安。一件事,若不平安就不要去作。不是自己感觉,而是在真理中,藉着信心 让基督的平安来作主。

"你们蒙召归为一体,也是为了这个缘故"。因为同是蒙召的人,所以基 督徒都是一个身体的肢体。神呼召他们来享受肢体平安相处的喜乐。一个正常 健康的身体的各肢体之间必定完全的调协; 肢体之间不调协, 身体就有困难。 基督身体的肢体也是如此,如果有不调协的情形出现,就要一同祷告寻求,追 求让基督的平安来作主。

"且要存感恩的心"与前面的"要让基督的平安在你们心里作主"是平 行的。感恩就是承认神的恩典,承认一切好处都是从神来的,以致有感恩的心 及真正的谦卑。这句话的意思不单是"要有感谢的心",而且是"要作感谢 的人",要有感谢的行动。常常记住自己是个蒙恩的人,承认自己是软弱卑微 的,全靠主的扶持才能站立得住。

以上属灵的美德,彼此都有关联,互相促进。罪恶会互相牵连,美德也会互 相激发。这些美德先是个人性的形成,然后产生教会性的发展。当这些美德应用 在教会生活中,就会让我们彼此的关系受操练,互相勉励长进,更加成熟。

# 三、活出新人的途径(3:16-17)

3:16上"当用各样的智慧、把基督的道理丰丰富富地存在心里"。"基 督的道理"意思是主的教训,或以主为中心的教训。"住"是长久性地居住, 神的话住在我们里面,要在我们生命中作主。基督徒彼此交往的时候,让主的 话在他们中间作主。"丰丰富富"是形容"居住"的方式,基督的话若能自由 地居住在人心里,人有完全接受、顺服的心,基督的话自然能结出丰富的果子 来。信徒心里越多有主的话, 也就越多拥有主的丰富。基督的话乃是生命(约六 63),只要人的心田能让它自由居住发展,自然能够结出丰富的果子来(太十三 8, 23).

"用诗章、颂词、灵歌,彼此教导,互相劝戒" "诗章"可能是指圣经 里面的诗篇或者类似的诗歌;"颂词"是基督徒写的赞美神的诗;"灵歌"是任何有属灵意义的诗歌。用这三个名词不一定表示初期教会中的诗歌划分得那么清楚,或者这三种诗歌有那么清楚的分别;意思乃是用你们一切的赞美来歌颂神。在教会中,肢体间的整个生活都应当有彼此教导,互相劝戒的作用。在苦恼、患难、挫折、损失、困惑、错误之中,常常彼此劝解、安慰、勉励、激发,保持感恩的心。在平安、顺利、富足、成功、快乐的光景中,也要互相教导,学习保持谦卑的心,将一切荣耀归给神。初期教会肢体间的生活很亲密,彼此之间的交通机会多,自然能够互相影响。今天的社会不同,基督徒之间的来往少,失掉了很多彼此教导,互相劝戒的机会,这是教会的一大损失。在敬拜的聚会以外,肢体之间的交通越多,越能互相造就,生命就越活泼有力。

"心被恩感,歌颂神"。肢体彼此交接中,怀着感恩的心歌颂神,口里的感恩要与感恩的心相配合。而且歌颂的对象是神自己,不是任何属人或属世的事。我们真晓得,一切都是主的恩典。

3:17 "无论做什么,或说话、或行事,都要奉主耶稣的名,藉着他感谢父神"。这节圣经可以说是整段经文的结论。 "无论做什么"就包括基督徒的全部生活,基督徒所作的一切都要奉主耶稣的名来行。 "奉主的名"有几方面的意义: 首先,奉主的名是倚靠主的能力; 然后,奉主的名是表示靠着主的权柄; 第三,奉主的名是表示代表主的旨意; 最后,奉主的名的意思是代表主耶稣。基督徒在世上就是主耶稣的代表,世人看不见主耶稣的肉身,却看见基督徒的生活,人要按基督徒的生活来评判信耶稣的价值。 "奉主的名"不是动不动就妄称主的名,不是把奉主的名作为口头禅,而是说话行事都常存敬畏的心,不凭自己作,只凭主的旨意和能力而作。在所行的事上,都遵照主的命令,行在真理的道上,让我们看见这都是主的作为,他是我们的后盾和依靠,并且所成就的工作,都藉着他而感谢父神,因为这都是父神美意。因此,在一切的言语和行为上,基督徒都当自问,我能奉主的名作这事吗? 我能奉主的名为这事感谢神吗? 基督徒藉着在教会里面的来往,藉着遵行基督的道,藉着诗歌,也藉着言语和行为称颂神。这就是活出新人在教会生活中的操练。

总 结: 这一段讲了基督里新人应有的属灵美德,也让我们晓得在教会生活中,这些美德的具体体现。下一段将说到,新人在家庭生活中的表现,欲知详情,且听下回分解。

# 基督徒的 家庭生活

经文: 歌罗西书3:18-4:1

□讲员/李恩临 传道



18你们作妻子的, 当顺服自己的丈夫, 这在主里面是相宜的。

19你们作丈夫的,要爱你们的妻子,不可苦待她们。

20你们作儿女的,要凡事听从父母,因为这是主所喜 悦的。

21你们作父亲的,不要惹儿女的气,恐怕他们失了志 气。

22你们作仆人的,要凡事听从你们肉身的主人,不要 只在眼前侍奉, 象是讨人喜欢的, 总要存心诚实敬畏主。

23无论作什么,都要从心里作,象是给主作的,不是 给人作的,

24因你们知道从主那里必得着基业为赏赐。你们所侍奉的乃是主基督。

25那行不义的,必受不义的报应,主并不偏待人。

1你们作主人的,要公公平平地待仆人,因为知道你们也有一位主在天上。

引 言: 保罗写歌罗西书, 是因为有同工将歌罗西教会的状况告诉保罗, 书中提到的以巴弗就是歌罗西人,他一定是注意到在歌罗西教会中所传异端的



危害性,并且已经影响信徒生活的各个方面。从导论部分提到的可能存在的异端形式(1、犹太教的律法派;2、弗吕家人传统的"敬拜天使"主义;3、希腊人的智识派)搅扰,这与歌罗西教会信徒,从福音得的新生命品质相违背,可能具体也会表现在家庭生活方面。夫妻之间不能以爱相待,父母与儿女不能很好沟通相处,主仆之间关系恶化。奉行苦修主义,会让一些人自高自傲;奉行享乐主义可能会要求脱离主人的辖制;家庭被淫乱侵袭,被恼恨滋扰;主仆之间恶意相待。虽然保罗自己此刻正在困锁当中,但是仍然很快写了一封信托人带给歌罗西教会,还有老底嘉教会。保罗针对歌罗西教会的实际问题,解决教会中实际的问题。到了第三章就是关于基督徒实际生活的教导,保罗通过书信提醒、警戒、劝勉收信教会的牧者同工和众信徒。

上一段经文主要是关于新生命基本生活准则的教导,而在这一段经文中主要为家庭生活中非常具体的指引。人与人之间的关系,如何对待和如何处理,人看到的是表象,但是这些表象却是里面决定的。信仰在这中间起到决定性的作用,福音也改变了世俗的婚姻家庭关系。但是魔鬼不甘心,借着各种异端搅扰基督徒的信仰和生活。当时在歌罗西教会中出现的异端,影响教会生活的各个方面,包括信徒在家庭中的生活,夫妻关系,长辈与晚辈的关系,以及主人与仆人的关系。所以保罗在信中特别教导他们家庭生活中的原则。

其中保罗重点提到三种关系,即夫妻之间相处之道、父母与儿女的相处之道、主仆之间的关系。我们可以用《基督徒的家庭生活》为题一起来思想这段保罗的教导。

# 一、夫妻相处之道——爱和顺服

夫妻关系是家庭中最重要的关系,夫妻关系决定一个家庭是否和谐,一个基督化的家庭必须要有合神心意的夫妻关系。妻子如何对待自己的丈夫,丈夫如何对待自己的妻子,保罗在这里都列出原则,但不够详细。与这段经文几乎相同的教导出现在以弗所书的第五和六章,所以我们参照以弗所书,对于保罗关于夫妻关系的教导可以看得更加清楚。

# 1、妻子要顺服丈夫

"你们作妻子的、当顺服自己的丈夫、这在主里面是相宜的。"那么具体

的相处原则是什么呢?以弗所书说:"你们作妻子的、当顺服自己的丈夫、如 同顺服主。因为丈夫是妻子的头、如同基督是教会的头。他又是教会全体的救 主。教会怎样顺服基督、妻子也要怎样凡事顺服丈夫。" (弗五22-24)这两 处经文一共用了5次"顺服"这个词,可见顺服是妻子与他的丈夫相处中最重要 的品质。因为,按着本性人很难顺服,但是悖逆却是不用教导的,人堕落的本 性是不愿意顺服的。但是这是上帝所定的秩序,妻子要顺服丈夫如同顺服主。 为什么呢?因为丈夫是妻子的头,这就是秩序,并不是说妻子比丈夫软弱,而 是,妻子再强在地位上丈夫仍然是头,这是神所设立的秩序,是不可以更改 的。保罗用教会作为例子,即基督是教会的头,因为基督是教会全体的救主。 基督之所以是教会的头,是因为他的死和复活建立了教会,离开基督的工作没 有教会。教会要有见证需要基督作为头,教会是因耶稣而存在,也是为基督作 见证的。离开耶稣教会不再存在,也没有意义。就是如此,离开丈夫的妻子是 没有身份的,就像被丈夫休的妇人是悲惨的,在当时的社会是如同没有身份的 人。新约福音书中记载约瑟不愿休了玛丽亚,被称赞为义人,可见妻子离开丈 夫是非常糟糕的境况。

那么要如何顺服呢?保罗说:"教会怎么样顺服基督,妻子也要怎样凡 事顺服丈夫。"这是一种完全的顺服,是在凡事上顺服丈夫。鲍会园牧师还特 别举了顺服不信丈夫的例子: "作妻子的要顺服丈夫,因他是丈夫而非因他是 基督徒。不论他是否基督徒,都应尽自己本份;作妻子的藉着对丈夫的顺服, 就能显出她温柔的品行:显出她信主的美好见证,藉此可以感动他信耶稣。" (鲍会园)

# 2、丈夫要爱自己的妻子

"你们作丈夫的、要爱你们的妻子、不可苦待他们。"而在以弗所书 中保罗说: "你们作丈夫的、要爱你们的妻子、正如基督爱教会、为教会舍 己。要用水借着道、把教会洗净、成为圣洁、可以献给自己、作个荣耀的教 会、毫无玷污皱纹等类的病、乃是圣洁没有瑕疵的。丈夫也当照样爱妻子、 如同爱自己的身子。爱妻子、便是爱自己了。从来没有人恨恶自己的身子、 总是保养顾惜、正像基督待教会一样。因我们是他身上的肢体。〔有古卷在 此有就是他的骨他的肉〕为这个缘故、人要离开父母、与妻子连合、二人成 为一体。这是极大的奥秘、但我是指着基督和教会说的。然而你们各人都当 爱妻子、如同爱自己一样. 妻子也当敬重他的丈夫。" (弗五25-33)这里教导丈夫如何对待自己的妻子呢? 丈夫当爱自己的妻子,如何爱? 就如同基督爱教会,为教会舍己。丈夫爱妻子要像爱自己一样,保守自己的妻子不受其他任何事物的搅扰、攻击,并要保护、顾惜,担当妻子软弱,甚至不惜为她舍己牺牲。

这样,关于夫妻相处之道的关键是彼此之间都按照上帝的标准相待。丈夫 爱妻子如同爱自己,因为他们二人已经成为一体,但是其中又有秩序,那就是 丈夫是头,因此,妻子也要敬重自己的丈夫,并在凡事上顺服自己的丈夫。

#### 二、父母与儿女相处之道——顺服和尊重

亲子关系也是造成家庭矛盾的一个重要原因,受异端的搅扰,会使他们的 关系恶化,需要纠正他们之间的矛盾,那么是什么样的标准呢?保罗对亲子关 系有清楚的教导。

#### 1、作儿女的要在主里顺服父母

"你们作儿女的、要凡事听从父母、因为这是主所喜悦的。"保罗在以弗所书则说:"你们作儿女的、要在主里听从父母、这是理所当然的。要孝敬父母、使你得福、在世长寿。这是第一条带应许的诫命。"(弗六1-2)按照保罗的教导,首先,做儿女的要在主里听从自己的父母。在什么事情上面听从呢?在凡事上都要听从。这是理所当然的,不但指的是儿女小的时候,也指儿女长大的时候。因为这是主所喜悦的事情。其次,是要孝敬父母。孝敬父母是旧约十诫中的规定,但是保罗在这里引申,这样可以使你得福,在世长寿。这是一条带应许的诫命,是上帝应许并且必定会实现的诫命。路加福音第四章唯一一次记载耶稣少年时候的事迹,耶稣虽然知道自己的身份和他的工作,但他仍然听从他的父母,跟随他的父母回去,隐藏18年的时间。耶稣是我们做儿女的顺服孝敬父母的榜样。

# 2、做父母的不要惹儿女的气

"你们作父亲的、不要惹儿女的气、恐怕他们失了志气。"以弗所书中有相类似的话: "你们作父亲的、不要惹儿女的气、只要照着主的教训和警戒、

#### 养育他们。"(弗六4)

首先,父母不要在儿女面前喋喋不休。"惹气"原文也可以翻译成"激 励",不过这里指的是"激励过度",导致儿女觉得父母喋喋不休,贪得无 厌, 而产生反感的状况。因此, 做父母的不要在孩子面前喋喋不休, 让自己的 孩子觉得烦躁不安,这样会让他们失去沟通的意愿,也会使他们散失志气。 "志气"原文指灰心丧志,在外面也会没有见证。其次,父母的主要责任是教 训和警戒儿女。父母负有教导自己的儿女的责任,儿女是耶和华所赐的产业, 所以儿女属于上帝的。但是上帝把管教的责任托付给父母,因此,父母亲应该 像申命记六章所记,不但自己敬拜顺服上帝,也要教导自己的儿女认识上帝, 并且当自己的儿女犯错的时候, 也要按照上帝的要求警戒他们, 使他们不会再 犯。就是当他们做错了之后,要教训,就是管教自己的孩童。最后,父母亲要 养育自己的儿女直到离开成家。父母亲负责管教养育,陪伴他们成长,但是不 能替代他们成长,儿女自然有他们自己的成长规律。父母亲只要按照神的标准 去做好自己的职责,就是负责养育他们,包括物质的和属灵的,要使他们身体 和灵命都能够健康成长。

## 三、主人与仆人的相处之道——听从和公平

主仆之间的关系在古代世界是常见的一层家庭关系, 这是在奴隶社会的一 种基本社会结构和关系。似乎今天已经没有了,但是我们今天的社会的雇佣关 系中,这样的主仆关系在有些方面仍然适用。因为今天在处理主雇之间关系的 时候,虽然不同于古代世界,但是却有很多相似之处。

## 1、仆人如何服侍主人——听从

"你们作仆人的、要凡事听从你们肉身的主人、不要只在眼前事奉、像是 讨人喜欢的、总要存心诚实敬畏主。无论作甚么、都要从心里作、像是给主作 的、不是给人作的。因你们知道从主那里、必得着基业为赏赐. 你们所事奉的 乃是主基督。那行不义的、必受不义的报应。主并不偏待人。"(西三22-25) 以弗所书中记载, "你们作仆人的、要惧怕战兢、用诚实的心听从你们肉身的 主人、好像听从基督一般。不要只在眼前事奉、像是讨人喜欢的、要像基督的 仆人、从心里遵行。神的旨意。甘心事奉、好像服事主、不像服事人。因为晓

得各人所行的善事、不论是为奴的、是自主的、都必按所行的得主的赏赐。" (弗六5-8)

首先,仆人要听从你们肉身的主人。听从是在凡事上,不是有些事听有些不听。并且在听的时候态度是尊重的,以弗所书说恐惧战惊,是指用诚实的心,就是没有一点虚伪,听而顺从。标准就是如何听从耶稣,就要如何听从主人的吩咐。第二,不要为了讨主人喜欢而做事。无论主人在与不在都是诚诚实实做事,不是在表面上做而是从心里做。因为这是神的吩咐,照着主的吩咐行,就是做在主的面前,主必在暗中查看。如果行得正,主看在眼里;如果行得不正,主也看在眼里,所以要怀着敬畏的心,做该做的事情,不讨好人,尊主而行。第三,要甘心乐意做事。服侍就要甘心乐意,因为我们若行的是善,主必报应我们,是按着人所行的报应个人。这样仆人知道,行事不是求主人的赏赐,乃是求主耶稣基督的赏赐;不是求地上的赏赐乃是求天上的赏赐,这在基督徒更新的生命面前是理所当然的。

#### 2、主人如何待仆人——公平

"你们作主人的、要公公平平的待仆人、因为知道你们也有一位主在天上。"以弗所书则说: "你们作主人的待仆人、也是一理、不要威吓他们。因为知道他们和你们、同有一位主在天上、他并不偏待人。" (弗六9)主人待仆人也是一样的道理,也按照上帝的吩咐和标准,要公公平平对待自己的仆人,这在奴隶社会是一个很惊人的教训,因为这就等同于给仆人一定的地位,而在当时的社会奴隶是完全没有地位的。这只有一个原因,乃是因为无论是主人还是仆人,他们同有一位在天上的主人,那就是主耶稣基督。

另外公平还可以用于对待不同的仆人有公平,不可厚此薄彼,不可因为 老实人而对他不好,不要因为过去的错误,而怀疑或另眼相看(提多书关于如何对待阿尼西母的教训)。因为,无论是主人还是仆人将来都要面对上帝的审判,不关他们的身份,上帝是按着人心里所存的审判人。

**结** 语:保罗在这一部分针对歌罗西教会的现状做具体而又实际的教导,教导他们在家庭生活的原则。夫妻相处主要在于爱和顺服,亲子关系在于信任和听从,主仆之间的关系要有公平和甘心乐意,都是在主面前,像是为主做的;也都是做在主的面前,为荣耀主而做。

# 经文: 歌罗西书4:2-9



2你们要恒切祷告,在此警醒感恩;

3也要为我们祷告,求神给我们开传道的 门,能以讲基督的奥秘(我为此被捆锁),

4叫我按着所该说的话将这奥秘发明出 来。

5你们要爱惜光阴,用智慧与外人交往。

6你们的言语要常常带着和气,好像用盐 调和,就可知道该怎样回答各人。

7有我亲爱的兄弟推基古要将我一切的事 都告诉你们。他是忠心的执事,和我一同作 主的仆人。

8我特意打发他到你们那里去,好叫你们 知道我们的光景, 又叫他安慰你们的心。

9我又打发一位亲爱忠心的兄弟阿尼西母 同去,他也是你们那里的人。他们要把这里 一切的事都告诉你们。



□讲员/严蓉晖

老师

**引 言**: 今天是《歌罗西书》的第十讲,进入到本书的最后一章内容: 保 罗对歌罗西人有所劝导,有所告别。一般写在最后的话十分重要。当我们人还 活在世上的时候,需要过好每天的生活; 而基督徒在世上,还同时需要完成传 福音的使命。所读的经文是保罗提醒歌罗西的基督徒基本生活技能,从三方面 着手:

#### 一、灵修生活:要恒切祷告(4:2-4)

保罗在这里强调基督徒的灵修生活不但需要祷告,更需要恒切祷告,恒切是祷告的态度。保罗所用的口气,表示这是一则命令、一个劝导。保罗在不同的书信,相应劝勉的话会有所不同:在《歌罗西书》保罗说,"你们要恒切祷告,在此警醒感恩"(4:2),在《罗马书》保罗说,"在指望中要喜乐,在患难中要忍耐,祷告要恒切"(罗12:12)。恒切祷告真是初期教会的基督徒在世的生活情形(徒1:14),他们不但"恒心"守道(徒2:42),更是"天天同心合意恒切地在殿里,且在家中擘饼,存著欢喜、诚实的心……"(徒2:46)。

"恒切祷告"强调坚忍、坚定不放松地继续祷告,可以表现为"情词迫切地直求"(参路11:8),或者"随时多方祷告祈求"(弗6:18);对神不断地倚赖、对神的旨意不断地等候,并借着警醒和感恩来维持恒切祷告,不让别的事物分散我们的心;并在感恩方面警醒留心。恒切、警醒和感恩,在祷告操练生活中三者缺一不可。保罗在本书的第一章讲他如何为歌罗西人祷告:"常常为你们祷告"(1:3);"为你们不住地祷告祈求"(1:9)。歌罗西人只需要步保罗祷告的榜样,或者说今日的基督徒的祷告生活,也只需要学像耶稣和保罗祷告的榜样即可。可惜当日耶稣的门徒,在耶稣两次重要的祷告之时睡着了:登山变像之时(参路9:32)、客西马尼园祷告(参太26:40,43,45)。我小时候在全家人祷告时,因为时间太长,有时也会睡着,因为不警醒、不知道怎样警醒。

#### | 查 | 经 | 系 | 列 |

基督徒的祷告不是有需要的时候求一下, 乃是一种持续不断的工夫。基督 徒做祷告是可以随时做的一件事,不一定像犹太人那样在固定的时间、在要求 的地点、说一定内容的祷词、化上一定的时间,才算完成信仰上、仪式性的祈 祷要求。基督徒的祷告不只是一种灵交或享受, 也是一种事奉。当我们像歌罗 西人那样为保罗的传福音的事工祷告,就参与了他的事工与事奉。当然,基督 徒的祷告也是信徒的属灵战争,这在保罗的《以弗所书》里特别强调,这里就 不多提及。

保罗在《歌罗西书》是想要提醒大家在日常生活中,祷告操练需要有的一 个正确态度: 祷告要恒切、要警醒、要感恩。警醒让我们的祷告得以坚持, 感 恩让我们的祷告充满内容与活力。在歌罗西教会有许多异端的出现,警醒也是 让我们不容易被引诱,失去分辨能力。我们在祷告的态度上,能够一直坚持的 不多、能够保持警醒的也不多、而内容多感恩的则更少。虽然人人知道神在基 督耶稣里向我们所定的旨意是: "要常常喜乐,不住地祷告,凡事谢恩"(帖 前5:16-18),但能真实地实践、活出来、成为生活的基本技能的极少。而这 三样真成为平常祷告的基本技能之后,这个人的生活就与别的人完全不一样: 享受在基督里的真自由,有丰盛的生命、活泼有力的生活。

保罗在这里同时提到祷告内容有两个方面: 为自己、为保罗(为传道 人)。为自己祷告需要警醒、感恩、既保持一种不松懈的状态、又保持一种喜 乐满足的情怀。不但在时间上的坚持、更是在心志上的持守。为保罗代祷的内 容是求完成使命的智慧,能讲得清楚,又有机会讲。基督徒传福音首先是活出 来、活出基督新生的样式、然后讲福音的道理。而传道人传福音不但是要活出 来, 更需要讲出来, 所以如何讲十分关键。如何有智慧地把奥秘的真理用最简 单的方法、简洁的语言讲出来是对传道人的挑战。即使是满有口才、师出名 门、师之高徒的保罗,他也觉得自己需要从神来的智慧把福音讲好、讲得更 好。所以他请歌罗西教会的信徒特别为他祷告,"求神给我们开传道的门,能 以讲基督的奥秘(我为此被捆锁),叫我按著所该说的话将这奥秘发明出来" (西4:3-4)。相似的经文出现在《以弗所书》,都是以完成传福音的使命 为首要目的与目标: "为我祈求,使我得着口才,能以放胆开口讲明福音的奥

秘, (我为这福音的奥秘作了带锁链的使者)并使我照著当尽的本分放胆讲论。"(弗6:19-20)保罗被囚于罗马有几年,他不是请人帮忙祷告,可以早日身心自由;也就是说他不求早日脱离捆锁的环境,而是在捆锁的环境中能够有智慧、有途径完成主托的使命。这样的代祷事项也是我们可以值得学习的:不求改变环境,而是求胜过环境的智慧与能力。

感谢主,在我们中间已经有好些弟兄姊妹有美好的祷告生活,不住地祷告、感恩,不断地为人代求。我感恩,因为经常有弟兄姊妹说:"我一直为你祷告"!这是多么美好的祝福!

#### 二、社交生活:要爱惜光阴(4:5-6)

中国古人说,"一寸光阴一寸金,千金难买寸光阴",强调时光的宝贵。"爱惜"在希腊文原来的意思是"赎回","抢购",现在网络上流行的"秒杀"就是"爱惜"这词的最好诠释。"爱惜光阴"就是要抓住一切的机会,捕捉最好的时机。一方面我们要付出代价把虚耗的时间"买回来",并好好地运用每一刻的光阴;另一方面,我们要抓住神所赐给我们的"机会"——每一刻光阴,抓住每一个机会,过有意义的人生。因为人生在世的时间有限。

在时间的利用上,最早是我的母亲给我的非常好的榜样:她一天的生活很有规律,除了待客、代祷,她的时间更多用在抄写书籍、读经上,可以在短期内读好几遍圣经。老年的时候还在风琴上边弹边唱,每天唱几首,化整为零,花一定的时间,把赞美诗从头唱到尾几遍。然后在我婆婆身上,我发现她一天的时间决不会闲着,除了照看孩子,把家理得井井有条,她也会找时间阅读。除了读经、也把家里的讲道集拿来读,甚至还作一些手工,也会在家人都回家之后,花一些时间家庭成员共建。所以先生便延续了他母亲的"惜时"榜样,在任何地方他都可以安心、静心地工作、写作。他的手提电脑几乎都是随身背着的,陪着女儿急诊挂盐水,他也可以不慌不忙地拿出电脑工作……所以经常可以听到他最近又写了多少字、看了多少书的谈话内容。

但基督徒在世的生活不是真空的生活,会与人共处,必然需要与人交往、 相处,基督徒在世有一定的社交生活。保罗在《罗马书》以欠债、还债的态 度去传福音。这在我们社交上的体现,是即时的把福音活出来、传出去。保 罗在这里讲到"外人"指外面的人;原文指"在我们圈子以外的人"。一定要 "圈"一下范围,借保罗在本书的说法,歌罗西的圣徒,"他们已经迁入神爱 子的国度"(1:13),圈外人就是那些不在"爱子国度里的人",或者还没 有"迁到爱子的国度"的人,即教会之外不信的人、还未信的人。基督徒生活 在不信者中间,必须有智慧,以免别人因我们的行为而对福音有所误解,以致 成为别人不接受主的绊脚石。所以保罗特别提出两个社交原则: 智慧对待、和 气说话。每天我们都会碰见很多人,但很少碰见相同的人,除非是在上班、买 菜等固定的生活轨迹。我们与有些人的见面也许只是一面之缘,一次之交,但 我们微小的一句慈言、细小的一个善行,却可以温暖一个人的心、甚至影响人 的一辈子。基督徒见证福音最有效的方法是平时的行事为人方式和言语:不但 "行事为人与基督的福音相称"(腓1:27),更是"言语要常常带着和气" (西4:6)。

"和气"指有恩情、恩慈、温厚、感谢;言语"带着和气"的样子是言谈 温雅、亲切、庄重、有涵养、予人好感、不刻薄、不粗鲁无礼、不致引人反感 而造成尴尬的局面。加上"用盐调和",就不会沉闷无味、不是死板说教;却 能化解人的暴戾之气,能使人潜移默化。与非基督徒说话的时候,我们需要有 智慧选择我们的用词,不让人受伤,而是使人得安慰、得温暖;不是把人拒绝 在外, 而是让人想接近。因为《箴言》说: "生死在舌头的权下, 喜爱它的, 必吃它所结的果子。"(箴18:21)"一句话说得合宜,就如金苹果在银网子 里。"(箴25:11)

基督徒也需要有智慧做出判断:不是和你同一类的人,是否需要浪费时 间,或者可以花更多的时间与他交流。当圈内人与圈外人交往时,有时会发生 观点、价值观不同的碰撞,我们是忠于基督徒本有的价值观,还是随流失去、 随从别人的观点,附从异端的说法?年青人会觉得这个世代的人比较势利, 会因为穿着打扮而看人:年青人说得更多的一句话是"这是一个靠颜值的社 会"。所以有人会花很多的时间去装扮外在的美,少有人静下心来读书、学习,增加内在的美。因为外在妆扮的改变是一个显然、可见的,马上有效的,而一个人的内涵是需要慢慢累积,人也需要慢慢品味才会体会。在这个"快餐"、"速食"时代,更多的人没有这样的耐心,于是更多的人追求外在的东西。老一辈与新一代的代沟也越来越深,基督徒家庭这方面的内部冲突也较大。回到圣经的教导,智者在时间的使用上,与人交往时都会有不同的表现与结果,甚愿我们都有智慧善于使用时间,也善于与人交往。

#### 三、团契生活:要亲爱弟兄(4:7-9)

虽然接下来的几节经文,保罗不再用"你们要"的命令、嘱咐口气,但保罗既然派人从罗马的监狱,千里迢迢来到歌罗西,歌罗西人肯定要盛情接待,爱心、诚心相向,很自然地要亲爱所派的弟兄。

从7节开始保罗讲自己身边的一些同工,其中两位被派往歌罗西送信。7至9节是这两位送信人的介绍—— 推基古和阿尼西母。推基古是一位忠心执事,阿尼西母是忠心弟兄。保罗特别有心、用心地派推基古和阿尼西母前往歌罗西,这两位可以说是歌罗西人所熟悉的人,对于保罗来说,他们则是亲爱的兄弟,忠心的兄弟、同工,歌罗西人受命来聆听他们将要讲的一切,以便得安慰、得帮助,重新得力。

这两位助力歌罗西教会的"客人",保罗的特使、"贵宾",有着不同的身份与背景。推基古是亚细亚人,为本地区广为人知、受欢迎的"大人物"—— 一位从开始便跟随保罗、与保罗同工的人,并且一开始就担任要职:最早被教会选派,与保罗等人一起把捐款送往耶路撒冷教会(徒20:4)。他的名字在六卷新约圣经中出现(参徒20:4;弗6:21、22;西4:7、8;提前1:3;提后4:9、12;多3:12),他不但把保罗所写的书信送给歌罗西人,也送信到以弗所。阿尼西母则连小人物都称不上,他是歌罗西本地人,土生土长的低贱人,可能曾是人见人嫌的"小人"—— 有一段不光彩的过去。阿尼西母原是腓利门家里的一个小仆、一位奴隶,是一个有偷窃前科的奴隶,因此成为一名逃犯,跑到罗马,在潜逃过程中遇见了保罗而发生了变化。按当时律法,抓到这样的

逃犯是应该遣送回去、并要受到处罚的。但保罗却先收留了他、改造了他,再把他光彩地"派送"回去。保罗接纳阿尼西母,保护他、引导他,让他从一个一文不值、遭人唾弃的奴隶,华丽转身成为一名受保罗器重的弟兄、忠诚的友人,与人有益处的使者,不但忠于保罗、更衷心于福音事工,对保罗所做的一切都十分了解。在基督里成为保罗的亲密弟兄,忠心同工。

推基古和阿尼西母这两位保罗差到歌罗西的"贵人",是熟悉当地、又是被当地人熟悉的特别使者,肩负的使命是告知一切的事,不只是他们所知有关保罗的一切事,也是他们所知有关福音的一切事。保罗介绍两个人在歌罗西将要做的事时,特别强调"将我一切的事"(4:7),"把这里一切的事"(4:9)都告诉你们,"一切的事"说了两遍,说明保罗所做的一切事都是可见的,所做的所有工作都不会有任何的隐瞒,而且是上下同心。

推基古和阿尼西母,两人的起步不一样,经历不一样,为福音事工付出的代价、劳累也不一样,担任的工作也不一样,但两位同为保罗看为不可少的亲爱的兄弟、为宝贵的忠心同工,都是自己所亲爱、可以夸耀、可委以重任的同工。保罗让两人也彼此为同工,并让歌罗西人同等接待,真实体现在基督里不分高低、不分高贵与卑贱、不分位尊与位低的,都是神所爱、主所用的仆人。这种彼此之间的平等关系是我们在待人接物时需要特别学习的;也代表我们在基督里各自有不同的功用、作用,正如两人的名字所含的意思:"推基古"是"时运、侥幸(Fortune, Fortunate)","阿尼西母"是"有用的(Useful),有益处的(Profitable)"。基督徒的团契十分奥妙,人人都可以觉得自己是幸运的,是有用的。

保罗对人的器重、惜才的态度、挖掘人才的方法更值得我们好好学习。 这也是基督徒在团契中当有的态度:不管人的过去怎样,要接纳他在基督里成 为新造之人的样子:有很多的潜力可以开发,以发展的眼光看一个人、以基督 的眼光来接受一个人。基督徒的团契生活是彼此接纳,彼此同蒙造就,不是拆 毁,而是彼此建立、成全。

但愿我们基督徒每天过好今日生活,同时又打开福音之路。有社交生活、 更有灵修和团契生活! 而美好的灵修生活和团契生活帮助我们更好地过社交生 活,在世智慧、有意义地度过每一天。愿主祝福他的话语!

# 基督徒的 生命问安<sup>2</sup>

□讲员/刘忠心 长老

经文: 歌罗西书4:10-18

10与我一同坐监的亚里达古问你们安。巴拿巴的表弟 马可也问你们安。(说到这马可,你们已经受了吩咐,他 若到了你们那里,你们就接待他。)

11耶數又称为犹士都,也问你们安。奉割礼的人中, 只有这三个人是为神的国与我一同作工的,也是叫我心里 得安慰的。

12有你们那里的人作基督耶稣仆人的以巴弗问你们安。他在祷告之间,常为你们竭力地祈求,愿你们在神一切的旨意上得以完全,信心充足,能站立得稳。



13他为你们和老底嘉并希拉波立的弟兄多多地劳苦,这是我可以给他作见证的。

14所亲爱的医生路加和底马问你们安。

15请问老底嘉的弟兄和宁法,并她家里的教会安。

16你们念了这书信,便交给老底嘉的教会,叫他们也念,你们也要念从老底嘉来的书信。

17要对亚基布说: "务要谨慎,尽你从主所受的职分。"

18我保罗亲笔问你们安。你们要记念我的捆锁。愿恩惠常与你们同在!

引 言: 歌罗西书所针对的,是一群受某种错误教训影响的基督徒,这

#### | 查 | 经 | 系 | 列 |

教训把希腊哲学的元素和犹太教混合,信徒受各种属灵势力的操纵,他们需要 藉着崇拜、禁欲和遵守一些特别的圣日,去抚慰讨好这些属灵势力。保罗写信 帮助教会成员坚守真理:神已经藉着他们与基督的联合、接纳了他们、完美与 成熟仍是他们追求的目标。他们已经享有基督里的丰盛, 基督就是完全的那一 位、祂就是神爱的实际表达。初期教会的兴旺、是由于弟兄姊妹在彼此关怀中 使爱的信念更加坚强。保罗虽然在牢狱中,但仍是所有教会的属灵领袖,他与 他的同工,并教会中弟兄姊妹的肢体相顾,使教会在神的恩典中更加成长。

#### 一、奉割礼的人的问安(10~11)

亚里达古,与保罗一起坐监的人。一同在苦难中有分,是团契生活的意 义所在。马可、保罗亲密的同工。保罗早已吩咐要接待照顾他。耶数、又称犹 十都,除了这里圣经再没有关于他的记载。以上这三个人都是在神国度中与保 罗同工的、保罗在事奉的道路上得到支持、这是作神工人所极需要的。亚里达 古、马可和犹十都是奉割礼的犹太人,都跟保罗同工,向外邦人传福音。这 里说"奉割礼的人中,只有这三个人,是为神的国与我一同作工的",这话大 概是指当时跟保罗一起在罗马的同工而言。但无论如何,这话暗示在罗马反对 保罗的犹太人势力相当大。可是这三个人跟保罗同心, 已经叫他心里大得安慰 了。

#### 二、以巴弗的问安(12~13)

以巴弗是基督的忠心执事(参一7),是歌罗西的传道人,因这里说"有 你们那里的人, 作基督耶稣仆人的以巴弗……", 可见以巴弗本是歌罗西的工 人(可能是歌罗西教会的创始人)。他到罗马可能是代表歌罗西教会向保罗问 安致意,并报告歌罗西教会的情况(1:7-8)。以巴弗是竭力祷告的人 "他在 祷告之间,常为你们竭力地祈求",2:1曾提到保罗为歌罗西人"尽心竭力" (暗指祷告),可见他们都是祷告的健将。虽然以巴弗的工作比不上保罗那么 伟大,但在祷告的功课上,却是跟保罗同样努力的。"愿你们在神一切的旨意 上,得以完全,信心充足,能站立得稳",以巴弗怎样使信徒在神一切的旨意

上完全?怎样使他们信心充足?怎样叫他们在真道上站稳?是藉着竭力的祷告。因为这些关系灵性长进、信心坚定的事,并不是单凭言语辩解说服,就可以成功。必须神自己动工,才有真正的效果。以巴弗是劳苦工作的工人,"他为你们和老底嘉并希拉波立的弟兄,多多的劳苦",在概论中已提到这三座城是鼎足而立,关系密切的。下文16节说到这封给歌罗西教会的信,也要给老底嘉的教会念。"这是我可以给他作见证的",保罗特别加上这句话,一方面要歌罗西信徒尊重以巴弗,另一方面证明以巴弗是勤劳忠心的工人。可能歌罗西教会中,有人对以巴弗到罗马是否有这种需要发出怀疑,所以保罗特别为他作见证。

#### 三、路加与底马的问安(14)

路加是保罗的私人医生。医生路加从徒16:10开始一直跟着保罗到处布道,按加拉太书4:13-14;那时保罗身体有疾病(可能是眼病)。保罗虽然能行神迹医病,但他却经常带着一位同工医生路加,而他自己身体的疾病,圣经始终未提到是否得医治。可见保罗的神医只在福音见证有需要时,按神的旨意而施行,并不是用神医完全取代正常情形的医治。使徒行传许多次提到"我们",都表示写行传的路加,有分在保罗的布道行程中(参徒16:12;20:80;21:1,3,70及徒27:6,80;28:1)。可见路加从保罗第二次游行布道开始,一直跟随他到第一次在罗马下监,后来再次被捕下监,在殉道之前,路加还在保罗身边(提后4:11)。底马最初跟随保罗,但后来却离弃了主(参提后四10~11),这实在是很可惜的事。保罗既在这里提底马的名字,可见保罗第一次在罗马下监时,底马也和保罗在一起。圣经没有提到底马什么时候信主,然后跟保罗一起作工。但在保罗殉道之前,底马就离开保罗,往帖撒罗尼迦去了。保罗明说他是因"贪爱现今的世界"而离开他的(提后4:10)。底马的情形跟马可刚好相反,虽然他初时跟保罗一起传道,似乎热心,但有始无终,经不起考验而离开了他当跑的路。

# 四、保罗的问安(15)

保罗特别记挂老底嘉的弟兄和宁法,在宁法家中的家庭教会,也是保罗所

#### | 查 | 经 | 系 | 列 |

惦念的。宁法是老底嘉的弟兄,老底嘉教会可能就设在他家里。本节再次看见 歌罗西教会跟老底嘉教会很有交往,这可能是地理上比较靠近的缘故。而且两 处教会情形有最大的相同点,就是歌罗西教会是借用腓利门的家,老底嘉则用 宁法的家。初期教会发展迅速的原因之一,是许多爱主而富有的家庭,愿意借 出地方供聚会之用。教会很容易藉着家庭引人信主,信徒之间更易有亲切感, 而且可以扩散在许多地方。

#### 五、末了的话(16~18)

"你们也要念从老底嘉来的书信",意思不是指老底嘉教会寄给歌罗西 的信,而是指保罗寄给老底嘉的信。他们读完之后,也会转来给歌罗西教会 的信徒读。保罗叫歌罗西教会与老底嘉教会交换书信来读,可见其中都有保 罗想他们知道的不同劝勉。17"亚基布"大概就是腓利门的儿子,保罗称他 是"与我们同当兵的",可见他很可能也在歌罗西作传道。这里使徒说"务 要谨慎,尽你从主所受的职分",似乎暗示亚基布会面对某种试探,或是他 领受某种新的职分,是他从前未曾担负过的。所以保罗要他谨慎尽职.不辜 负主的托付。

最后保罗亲笔写上请他们记念他的捆锁及困难,然后为他们祝福。保罗 的习惯是请人代笔写下书信的重要部分、然后亲笔作结、结束部分视不同情况 而有所变化。有时是亲切的问候,强化同工的联系;有时是书信的摘要,强调 信息的重点:有时是签名的结束,保证书信的真实。保罗藉着宝贵的书信,藉 着生命的问安,藉着有力的文字,在表明,在阐述,在传递,他与神,与教 会,与同工,与弟兄姊妹之间的亲切与爱。因着这份爱,时常牵引他,时时催 促他, 时刻激励他, 为主, 为福音, 献上生命的全部。保罗是我们的标杆, 是 每个基督徒的效法。神藉着保罗,藉着使徒们的困苦,建立起神的教会。求主 也帮助我们、拥有这种受苦及努力的心志。如著名的黑人领袖马丁・路德・金 说:如果能够飞翔,那么就飞翔吧;如果不能飞翔,那么就奔跑吧;如果不能 奔跑,那么就走路吧;如果不能走路,那么就爬行吧。无论怎样,请不要停止 前行。

阿们!

# 思澄堂百年文物建筑保护修缮说明



#### 一、修缮的原因

- 1、多处漏水和渗水:每次台风和暴雨时,教堂楼顶多处漏水,而且比较严重。内宾室和外宾室渗水后,墙体脱落和发霉。
- 2、外墙风化严重及内墙有渗水和开裂:教堂外墙迎水面多处墙体有部分开裂,外墙青砖风化严重、局部墙体倾斜。
- 3、存在安全隐患:经浙江省建设工程质量检验站有限公司对教堂建筑进行安全性的检测与鉴定,鉴定结果思澄堂房屋危险性评级为C级(部分承重结构不能满足安全使用要求,房屋局部处于危险状态,构成局部危房)。另外,电线线路老化严重,堂里都是木结构容易引起火灾。因此,修缮已到刻不容缓的地步。

# 二、修缮的主要方案

- 1、修旧如旧:因本教会的教堂是杭州市级文物保护单位,遵守不改变原状的原则,保障历史传统建筑安全,保持其建筑的真实性和完整性。
- 2、恢复历史原貌:修复以现存的有价值的实物为主要依据,有依据地恢复 具有中国化建筑原状。如恢复思澄堂教堂原有屋檐角翘(1983年修缮才改为现 形状),恢复1927年建造时十字架形状,与整体建筑融合一体。
- 3、增添历史遗迹的景观:在本堂的内宾室外墙(靠近马路),做一个皮市堂(思澄堂的前身)的门头;在外宾室(靠近马路),做一个钟楼的门头。也是本堂历史文化的恢复,提升基督教文化历史品味。
- 4、设计和修缮的团队:是具有文物保护工程资质单位的浙江华策规划建筑设计有限公司和中国美术学院风景建筑设计研究总院有限公司,并且由该院张野平院长亲自审定。

#### 三、修缮时的聚会预案

- 1、主日聚会不停止:修缮需要半年左右,修缮间主日聚会不停止。
- 2、利用现有场地聚会:为了不影响工期及安全问题,充分利用小礼拜堂, 车棚,母婴室,市两会会议室,四楼、五楼。采用网络直播形式。

#### 四、对信徒的期盼

- 1、理解和支持:这次的修缮方案和设计是通过专家和市两会负责人多次论 证,并经过本堂堂委一致通过的。修缮设计方案现已得到杭州市园林文物局行 政许可,下面就可以进行修缮了。望弟兄姊妹能够对这次百年修缮给予理解和 支持。
  - 2、为修缮祷告:为这次修缮所需的人力、物力、财力及施工安全祷告。
- 3、积极奉献:这次总修缮预算8百多万元。因教堂是市级文物保护单位, 因此这次修缮费可以报销30-50%的费用,其他费用要堂里支出,望弟兄姊妹为 这次修缮积极奉献,能早日在修缮一新的圣殿里敬拜神。 (陈 伟)

#### (上接第69页)









# "爱国爱教和平祈祷"

——杭州思澄堂纪念抗日战争胜利暨世界反法西斯战争胜利75周年座谈祈祷会

2020年8月9日,思澄堂教会为纪念中国人民抗日战争暨世界反法西斯战争胜利75周年,上午第二堂主日聚会,主任牧师黄明科带领会众为祖国繁荣富强,为世界和平献上祈祷。

聚会结束后,号召全体同工与堂委在外宾室举行了一次主题座谈会,会议由黄明科牧师主持并感恩祷告开始。陈伟牧师分享题为《抗日战争时期杭州基督教界的贡献》,讲解了基督教在历史抗战的车轮中曾筹组"国际救援会"和"红十字架会委员会"帮助同胞;将基督教青年会、教会学校、教会医院等场所用于难民收容所;举办"苦儿班"提供贫困儿童用餐与文化教育等,在国家危难之际,利用自己的特殊身份,积极投入难民救济工作,保护成千上万的难民,特别是妇女儿童,使他们免遭日军的蹂躏,成为该时代基督教的美好见证。

分享后,黄明科牧师总结说,教会与国家的命运息息相关,休戚与共,所以我们要铭记历史,勿忘国耻,爱国爱教,与祖国同呼吸共命运。继承发扬国家兴亡、匹夫有责的团结抗战精神,弘扬基督舍身救人的大爱精神,与祖国同胞同甘共苦,在危难中发挥教会的积极作用,教堂成为受苦受难同胞的避难所。

在自由交流中,同工们就今天的主题与牧者的分享,有感而发做了不少的陈述与讨论。最后由杭州市基督教协会会长张耀法牧师讲话劝勉,他的劝勉中主要强调三个重点:一要忆苦思甜:抗日战争虽未亲历,但回忆这段历史时感慨万千,特别感谢前人所做的贡献……;二要珍惜当下:当下的和平年代来之不易,故要格外珍惜,活出美好生命……;三要勤勉做工:殷勤努力工作,爱国爱教,坚持基督教中国化方向,报效国家,见证教会,这也是基督徒该承担的社会责任。

最后,在同心合意祈祷祖国繁荣昌盛、世界持久和平中座谈圆满落幕。

(蔣翔供稿、小辉供图)



# "厉行节约、反对浪费"

#### 弟兄姊妹 平安:

遵行圣经的教导: "不劳而得之财, 必然消耗。勤劳积蓄的,必见加 增。"(箴13:11)勤俭节约是中华民族的传统美德,是践行社会主义核心价值观 的牛动体现。为深入贯彻落实习近平总书记对制止餐饮浪费行为作出的重要指 示精神,形成浪费可耻、节约为荣的社会氛围,坚决杜绝"舌尖上的浪费", 思澄堂教会发出如下倡议:

#### 一、爱惜粮食,今天不剩饭

"谁知盘中餐, 粒粒皆辛苦"。节约食物是美德、是素质、更是责任, 反 对浪费,从我做起,从每一餐做起,开展光盘行动,话量点餐,按需做菜,一 起向舌尖上的浪费说"不",

# 二、理性消费, 不互相攀比

"乱点一气,绝非阔气"。外食点餐不讲排场,不搞攀比,剩菜打包,体 现我们的文明素养,更有"面子"。

# 三、健康饮食,倡导分餐制

不暴饮暴食,倡导合理膳食和健康生活方式。"一双公筷,健康常在", 使用公勺公筷,减少疾病传播的风险,既文明,又健康。

# 四、供餐有度, 引导有"妙招"

餐饮服务行业在醒目位置张贴、摆放节约用餐提示,鼓励采用"半份 菜"、"小份菜"、"拼盘菜"、"送光盘奖励"等办法,引导消费者适量点 餐。

# 五、传承美德, 小手拉大手

节约既是美德,也是健康绿色生活方式,请您带动身边的亲朋好友,"大朋友"引导"小朋友","小朋友"提醒"大朋友",形成勤俭节约的社会风尚。

亲爱的弟兄姊妹们,餐饮浪费似是身边小事,实则事关国家粮食安全。让我们行动起来,不弃微末,身体力行,成为节约粮食的践行者和倡导者,体现爱国爱教、荣神益人。人人参与,久久为功,引领节约健康的"新食尚",成为时代的美好见证。



以马内利!

杭州市基督教会思澄堂 办公室 2020年9月3日



# 思澄堂33位弟兄姊妹受洗

教会洗礼与圣餐礼同被称为两大圣礼,都是主耶稣所设立的。9月6日思澄 堂教会举行洗礼(点水礼),由黄明科牧师主礼,陈伟牧师襄礼,陈丰盛牧师 劝勉, 共有33位肢体受洗归入耶稣基督, 大家一同见证了他们受洗归入主的名 下, 洗礼之后, 新生命第一次领受了圣餐, 感谢主。



# 思澄堂重阳节亲情老人义诊活动

重阳节是中华民族的传统节日,为弘扬中华民族敬老、爱老的传统美德, 为遵循圣经的教导,更好的关爱老年人的身心健康。10月11日,思澄堂联合杭 州基督教亲情老人服务中心以"尊老、爱老、助老、敬老"为主题开展重阳节 义诊活动, 邀请了来自杭州多家医院的各科专家前来坐诊。

本次义诊设置了: 妇科、乳腺肿瘤科、中医科、中医疑难杂症科、全科、 心内科、神经内科、呼吸及肺心病科、眼科、保健科、中医按摩正骨治疗颈腰 椎疼痛科、康复科、小儿心胸外科、小儿全科、小儿呼吸科、耳鼻喉科以及灵 性关怀和心理咨询。







活动现场, 医生们为长辈弟兄姊妹免费体检、保健按摩、详细地解说健康 疑问,同时鼓励他们要树立积极乐观的生活态度,养成健康的生活习惯。活动 共接待了数百余人。

通讨此次义诊活动,不仅使长辈弟兄姊妹提高了健康意识,防病意识、治 疗知识的同时,也让他们深切体会到在主里被关怀与温暖,使人得益处。

在白发的人面前, 你要站起来; 也要尊敬老人, 又要敬畏你的 神。我是 耶和华。(利19:32) (蒋翔供稿、小辉供图)

